

### Universitäts- und Landesbibliothek Tirol

# Das Schemenlaufen in Tirol und verwandte alpenländische Masken- und Fasnachtsbräuche

Dörrer, Anton Innsbruck [u.a.], 1938

urn:nbn:at:at-ubi:2-9990

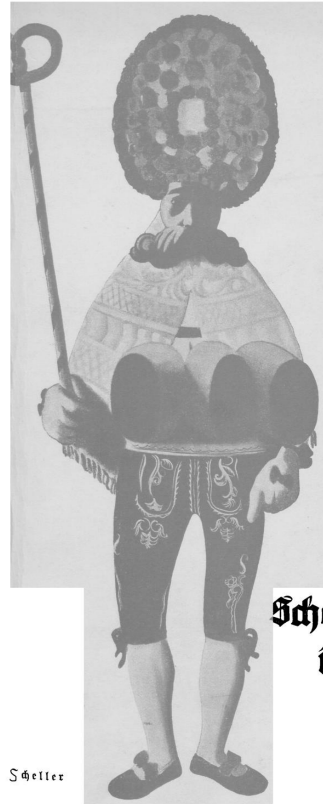
14 556

Broschürensammlung \* Germ. Seminar

BIV-813

Germanistik

608 2902



A. Dörrer

Das Schemenlaufen in Tirol

Verlag felizian Rauch Innsbruck/Leipzig

## Das Schemenlaufen in Tirol

und verwandte alpenländische

Masken- und Fasnachtsbräuche

von

A. Dörrer

3weite, umgearbeitete und vermehrte Ausgabe



1 9 3 8

Berlag Felizian Rauch Innsbrud/Leipzig



Alle Rechte, besonders das der übersetzung in andere Sprachen, vorbehalten

Printed in Austria Druck von Felizian Rauch Innsbruck

#### Vorwort

Die Darstellung des Tiroler Schemenlaufens und verwandter alpensländischer Maskens und Fasnachtsaufzüge — in Tirol spricht man nur von der Fasnacht, d. h. Basenacht, Nacht des Umherschwärmens, und nicht von der Nacht vor Beginn der Fasten — erschien im dritten Jahrbuch für Bolkskunde "Bolk und Bolkskum", herausgegeben von Univ.-Prosessor Prälat Dr. Georg Schreiber im Berlag Kösel & Pustet zu München 1937. Um sie unmittelbar in den Dienst des Bolksbrauches zu stellen, der zu den sinnvollsten, malerischesten und ältesten unserer Nation zählt, und zur tieseren Erkenntnis seines ursprünglichen Charakters beizutragen, wird sie mit Erlaubnis des Herausgebers und Berslegers als eigene Druckschrift, wesentlich ergänzt und übersichtlicher eingeteilt, vorgelegt. Für den Bolkstundler bleiben die genannten Jahrbücher unentbehrlich, weil sie das Türkenmotiv im deutschen Bolkstum und andere in das Schemenlausen hineinspielende Sonderfragen zum erstensmal behandeln.

Die archivalischen Unterlagen zu dieser Darstellung verdanke ich teils Auszügen, die der Osttiroler Heimatsorscher Josef Oberforcher aus Beständen des Tiroler Landesregierungsarchivs in Innsbruck besorgt hat, teils eigenen Nachsorschungen in verschiedenen Archiven und Bibliothesten Alttirols. Staatsarchivar Dr. Hugo Neugebauer machte mich außersdem auf das ertragreiche Aktensaszikel des Tiroler Landesregierungsarchivs aus Pfunds vom Jahre 1775 aufmerksam. Kanonikus Hermann Wang überprüfte zwei Hinweise auf bürgerliche Schwerttänze im Brizzner Hofarchiv.

Das Tiroler Landesverkehrsamt, der Tiroler Heimatschutzverein und das Bürgerliche Brauhaus in Innsbruck steuerten Druckstöcke zu den Abbildungen bei. Die letztgenannten geben die Gemälbe wieder, mit denen der Kunstmaler Erich Torggler den Theatersaal des Innsbrucker Großgasthoses "Breinößl" auf das glücklichste ausstattete. Seine Vilderschmücken den Umschlag und die letzten Bildtafeln dieser Schrift.

Ihnen allen, die zum Entstehen dieser Schrift beigetragen haben, sei geziemend gedankt.

Möge das bescheidene Büchlein dem Bolks und Aulturleben der Tiroler Schemenorte, der Heimat meiner Großeltern, des Hauptsteuers einnehmers Peter Mayr aus Imst (1813—96) und seiner Gattin Elisabeth geb. Sterzinger aus Nassereith (1815—66), dienen. Ihrer Tochter, meiner 83jährigen Mutter, die dem Schwaben Anton Dörrer (1848 bis 1891), Statthalterei-Rechnungs-Revidenten in Innsbruck, in eine kurze Ehe gefolgt ist, übergebe ich diese Schrift als einen Gruß aus ihrer Elternheimat.

#### Shon ber Name . . .

Die allein mehr in Tirol und hier vornehmlich in der Imster Gegend gebräuchlichen Bezeichnungen Schemenlausen und Schemen für ein bestimmtes, bodenständiges Fasnachtssest des Bolfes und für gewisse masstierte Fasnachtsgestalten sind alt. Die Wörter Scäme im Alts und Schäme im Mittelhochdeutschen bedeuten Schattenbild, Seelenwesen und enthalten die Wurzel sti, d. h. scheinen, glänzen. Zu ihr gehört auch das griechische Sxiá (= Schatten) mit derselben Sinnentwicklung. Das Wort Scheme in des Deutschen noch im Wort schemenhaft allgemein geläusig und als Bezeichnung eines bürgerlichen Fasnachtsbrauches vom Schembartlausen der Nürnberger Metzer und Patrizier her bekannt geblieben. Letzteres Wort ist aus dem spätmittelalterlichen Schembart entstanden und bedeutet Bartmasse.

Die Ausdrücke und Begriffe Schemen und Larven begegnen uns zum erstenmal in einer Pergamenthandschrift des 13. Jahrhunderts. Sie gehörte ursprünglich einem Tiroler Rlofter, bem Ginbande nach am ehesten den Augustiner-Chorherren von Neustift bei Brigen, der Ginreihung nach mahrscheinlicher ben Zisterziensern von Stams im Dberinntal oder ben Pramonstratensern von Wilten (Innsbruck). Sie ift feit ungefähr 130 Jahren im Besite ber Innsbruder Universitätsbibliothek. Im Abschnitt über die wilden Tiere dieses fachlich geordneten Gloffars, bas Steinmeyer und Sievers in ihren althochdeutschen Gloffen herausgaben, find die Worte aufgenommen und erklärt. Sie bedeuten Gespenst, Damon, und weisen auf die Maste als Schein, Erscheinung, Schattenbild, ursprünglich Totenseele hin, mahrend bas langobardifche Wort masca, das im Tiroler Bolfstum eine besondere Rolle spielt, einen Bermummten bedeutet, der mit feiner Repumhullung einen Beift barftellt. Das ift ein Brauch, ber zwar hier seinen ursprünglichen fultischen Sinn verloren hat, aber noch nicht gang ausgestorben ift. Wir haben es bemnach im Schemenlaufen ursprünglich mit einer Beschwichtigung von Totenseelen, mit Damonentreiben zu tun, an das auch noch die Bute (vergleiche hiezu das langobardische Walapauz), Wilden Männer und hegen dieses Maskentreibens erinnern. Golde Typen treffen wir in den Kasnachtsumzügen des Oberinntals und Binschaaus bis hinab nach Tramin und Salurn an der deutschen Sprachgrenze und hinauf nach Brigen am Gisack, aber auch unter, ben Perchtenspringern bes Unterinns, Brigens und Puftertale, bes benachbarten Dberbayern, Salzburg und Rärnten an. Sie leben fort in vielen Sagen und Märchen Tirols und ihrer angrenzenden Länder. Auf manchem Wirtshauss fcild von Tirol lieft man noch heute "Bum Wilben Mann", im überetsch gibt es noch einen Wilbenmanns oder Schreckbühel. Sogar in die Nifolausumzüge und in ähnliche Advents, Weihnachts- und Dreifonigsaufführungen bes 18. und 19. Jahrhundets brangen folche Buge ber Mittsonnens und Februarfeste ein.



(Rach E. Torggler im "Breinögl" - Innsbruck)



Tang ber Schemen in 3mft (Rach einem Olgemalbe von Thomas Bald)



Gruppe bom Sterzinger-Moos-Bagen bes Imfter Schemenlaufens

Die Schweizer sprechen von ich emele und tich emele als den Schemen machen. Etliche archivalische Erwähnungen und mythische Rennzeichen ihrer Kinder- und Narrenfeste weisen auf vergangene ähneliche Volksbräuche der schweizerischen Fasnacht zurück.

Die Bezeichnung Schemenlaufen beschränkt sich heute auf bas Fasnachtsvolksfest von Imst und Umgebung. Schon die herkunft und der Fortbestand bes Namens erinnern an die eigenartige Festhaltung und Ausprägung dieses germanischen Bolksbrauches in Tirol und Imst.

### Bom Befen und Ginn bes Schemenlaufens

Der Name Schemenlaufen besagt, daß die schellenbeschwerten Schemen und ihr Lausen und Springen, Tanzen und Tollen das Wesentliche des sasnachtlichen magisch-mythischen Gemeinschaftssestes ausmachen, d. h. die lebendige und dramatische Borführung bestimmter Erscheinungen, welche seelische und erdhafte Kräfte darstellen und diese durch ihre Auserüstung und ihren Lärm erfassen wollen. Die lärmenden Masken gestalten symbolisch vorwegnehmend Seelenwesen und wiederkehrende Totensgeister, welche die Lebenden bedrohen, Gaben heischen, rügen und strasen. Fruchtbarkeitszauber klingt mit. Die Revuesorm der Vermummten entspricht dem Auszug der Perchten und Stubenspieler, aber, dem Bolkscharafter des Oberinntals und Vinschgaus entsprechend, entwickelt oder fügt sich ihr Maskentreiben nicht recht zum dramatisch-literarischen Spiel wie im östlichen Tirol.

Bei allen Ermähnungen folder Umguge werden nur Manner, meift junge Burschen und Unverheiratete, als Darsteller erwähnt, auch bei solchen, welche weibliche Figuren mimen, die den männlichen Widerpart loden und neden. Lange Zeit durften fich auch nur Burichen als Bolksschauspieler betätigen. Noch die Binschgauer Komödianten des 18. Jahrhunderts bestanden nur aus Männern. Praktische Erwägungen mögen dabei mitgespielt haben. L. Weiser, D. Söfler und R. Stumpfl erblicen in diesen Burschengruppen Nachfahren fultischer Geheimbunde ber Germanen, die allein fraft ihrer damonischen Berufung das Maskenrecht beseffen und fruchtbarkeitsmagische Funktionen ausgeübt hatten, und bringen fie mit dem Tiroler Bochzeitsbrauche ausammen. daß Burschen des Dorfes beim Hochzeitsessen mit pantomimischen Tangen und lebenweckenden Gesten auftreten, in Reimen oder einer fleinen Szene ihre Satire am Brautpaar üben u. bgl. Diefe Entwicklung gipfle wohl in dem Spiele von der actio de sponsu. Man wird den Ton nicht Bu fehr auf ben germanischen Ursprung als vielmehr auf die germanische Berfunft und ben Ginfluß ihrer alpenlandischen Bevölferung und Lande ichaft legen durfen. Gehört es benn boch zu ben Primitivismen eines undifferenzierten Bolfsglaubens, im fultischen Tange die Gottheit gu beichwören, im Manne die zeugende Kraft zu wiffen, Tiere nachzuahmen und mit garm bofe Beifter zu vertreiben. Roch heute lockt geheimnis voller Zauberglaube Tausende von Chinesen zu den Neujahrsmaskentänzen in die großen Lamatempel. Die schöpferische Phantasse und die ängstliche Beobachtung der an überraschungen reichen Natur, zu welcher der Bergler in hohem Maße verhalten wird, die Triebkraft des Menschen, der Tiere und des Bodens, die unheimliche Zeit der langen Nächte, des zunehmenden Lichts und zugleich der empfindlichsten Kälte, die religiösen Borstellungen von den bösen Gewalten und vieles Unerklärliche im Leben und Tun sorgten dafür, daß die Zeit knapp vor der Auserstehung der Äcker und vor den strengen Buswochen der Kirche, mit dem stärksten Auswallen des Blutes immer wieder in mythischen und allegorischen Gestaltungen und Borstellungen zum Ausdruck kam, die dem Charakter des Arbeitslebens und der Berglandschaft der Bauernbevölkerung gemäß waren.

Beim Schemenlaufen und bei ben verwandten Kasnachtsbräuchen hanbelt es sich um alle wichtigen Urformen des Bolksglaubens und Bolksbrauches überhaupt, um Umzug, Tanzen, Springen, um Bertleidung und Darftellung feelischer Mächte und Naturfrafte, um Beidenlarm und Narrentollheit, um Rügerecht und Bolfsgericht, die fo alt find wie das menschliche Gemeinschaftsleben. Tirolische Raffes und Stammeszuges hörigkeiten, Taleigenarten, Ortsverhaltniffe und Berufssitten, gaber Charafter und hiftorischer Sinn haben dazu beigetragen, daß Diese Formen sich hier so fraftig und figurenreich, so bunt und gehaltig ausgeprägt und sich trop aller Unterdrückungsmaßnahmen so lange aufrecht erhalten haben. Im großen und gangen entsprachen die Mitwirkenden trop aller Berdunkelung bes ursprünglichen Sinnes und Befens ihrer Brauchtumstreue und einem mythischen Fasnachtsbetrieb; fie befümmerten fich wenig um die Miß- und Ausdeutungsversuche der Gebildeten ber Aufklärung und der Mythologie. Für sie ist das Schemenlaufen etwas Einziges in Imft uff. Darin liegt ficherlich noch eine wertvolle Rraft ber Brauchtumserhaltung und egestaltung. Die Imster haben es heute nicht notwendig, den Weg zu fich felber und zu ihrer Art und Runft gurudaufinden, fie ftehen noch mit beiden Fugen auf eigenem Boden.

### Berbreitungegebiet und herfunft bes Schemen-

Seit Ende des 18. Jahrhunderts hat das Schemenlaufen in dem alten Oberinntaler Markte und jetzigen Landskädtchen Imst seinen alleinigen Sitz. Daneben wird es nur mehr in den Nachbardörfern Tarrenz, Karres und Nasserith bescheiden fortgeführt. Wie und aber ältere Aktenstücke berichten, war es in früheren Jahrhunderten auch in den oberen Gerichtsbezirken des Inntals, in Zams und Pfunds, ja selbst in Außerfern und in Leutasch, bis in die Umgebung von Innsbruck und Hall teils unter dieser, teils unter anderen Bezeichnungen üblich. In Zams pflegt man noch heute das Gierklauben, in Telfs das Schleicherlaufen, in Arams das

Wampelerreiten, in den Dörfern um Innsbruck und Sall das huttlelaufen, in Matrei und Steinach am Brenner bas Schellenschlagen, endlich zu Prad im Binichgan bas Schemenrennen als verwandte Bolfsbräuche der Kasnacht. Cefare Cantù ichildert in feinem Wanderbuch ähnliche Kormen aus Beltlin, wie bas Schellenschlagen, Winterverbrennen und garmen mit Ruhgloden. Das Beltlin, bas in ber Geschichte des Tiroler Schemenlaufens uns nochmals nahetritt, ift der obere Teil ber Abda neben ber Ortlergruppe, war im 13. und 14. Jahrhundert ben Berren von Matich bes oberen Binschgaus verpflichtet und ftand über dem Wormser und Stilffer Joch in Berkehr und handel mit dem Binfchgau und Oberinntal. Leute von Bormio (Burms, Wurms) fauften im Vinschgan ihr Korn ein. Tiroler stiegen über das Wormser Joch nach Italien hinunter. Der haller Stiftbargt Dr. hippol. Guarinoni schilderte eine folche Fahrt von 1613. Friedrich Lüers führt dieselben Hauptmasken ber Scheller und Roller, die das Schemenlaufen von Imft auszeichnen, als in Ammergan üblich vor. Ammergans Bevolferung und ihre Bolfsfunft (Schnigen, Paffionefpielen) ftanden jahrhundertelang in engstem 3usammenhang mit den tirolischen. Daß sich Spuren bes Schemenlaufens in Rinderbrauchen und Marrenfesten ber Schweiz, vornehmlich ber Oftund Innerschweiz, erhielten, murbe ichon erwähnt. Auch in ichwäbischen Städten, 3. B. in Billingen, zogen "Schemmen" auf. Meringen befaß gur Beit ber Bimmerifchen Chronit fein "Schemengericht". Und ber schwäbische Bolfsprediger Abraham a Santa Clara, ber bas Schemenlaufen von Imft auf der Durchreise fah, fagt: "Es ift an verschiedenen Orten — auch hier — ber Brauch, daß die Bürger und andere gemeine Leute zur dummen und wütigen Kaffnachtzeit auf einen Tag ein Schemenlaufen belieben. Nun mag es ihnen vergonnt werden, weil die Bornehmen jahraus jahrein alla Maschera laufen und sich betrügen mit verlogenen Gesichtern, da man nicht weiß, ob nicht hinter einem alten Weiblein in der schnippischen Barock a ein Teufel oder hinter bem Narrenbart ein grimmiger Berodes flectt. Aber bas Schemenlaufen foll nicht ein Schelmenlaufen fein, ansonft in ben Rotter mit euch, ihr Tabakbrüder und Weinzapfen!" Was die einzelnen Orte und Zeiten als Schemen vorführten, ift und leiber nicht genau überliefert.

Das westliche Tirol bes Oberinntals und Binschgaus und die Ostsichweiz, demnach das Kernstück des alten Churrätiens, mögen als Kernslande des alpenländischen Schemenlausens vom Mittelalter her gelten. Das deutsche Bolkstum im Binschgau entwickelte sich etwas später und durch stärkeres Nachdrängen vom Süden, aber unter ähnlichen Bedinsungen wie im Oberinntal. Daher sinden sich dort ähnlich ausgeprägte, wenngleich bescheidenere Bräuche. Der sogenannte rätoromanische Hausstyp reicht dis nach Imst, wo er mit dem basuvarischen um die Borskerschaft ringt. Dadurch, daß die obere Handelsstraße von Ulm über Küssen—Lermoos—Imst-Reschen—Wals ging, vollzog sich hier und mit der benachbarten Schweiz im weiteren, was zwischen Ammergan

und Oberinntal im engeren und ftarferen vor fich ging. Politisch, sprachlich und wirtschaftlich war ber Reschen niemals eine Scheibe zwischen Dberinntal und Binfchgau, Norde und Gudtirol. Die Mundart bes oberen Binschgaus zeigt Dieselbe Berkleinerungsfilbe eli wie jene im obersten Inntal. Der stärkere Ginschlag des Rätoromanischen ist bort unverkennbar. Rätisches und Rätoromanisches können im Schemenlaufen verankert sein. Die altertümlichen Bräuche und Sagen des raffestolzen. fleißigen und begabten Bolfes geben freilich keinen eindeutigen Aufichluß. Dag aber auch alemannische Stammeseigentumlichkeiten (ober solche ber burchs Engabin eingewanderten Walser) ihm allein nicht zugrundeliegen, geht ichon baraus hervor, daß z. B. das ausgesprochen alemannische Sprachgebiet Borarlbergs bavon gang unberührt erscheint. Das Wort Laufen wird man auf die schwäbische Mundart nicht beschränfen durfen; benn wenn einer auch für bas Innsbruder Dhr ichmabelet. fobald er vom Loofe und Schwätze verzählt, und bas trifft beim Imfter ebenso zu wie beim Außerferner, so wird, wenngleich selten, das Verchtenfpringen ebenfalls als Laufen bezeichnet und beispielsweise gerade in der Rosenheimer Gegend mahrend der zweiten Balfte des 18. Jahrhunderts.

Dem gekennzeichneten Wesen nach geht bas Schemenlaufen auf einen vordriftlichen Toten, und somit auch Agrarfult gurud. R. Th. Hoeniger fucht es, wie wir noch lefen werden, burch Erklärung ber zwei gum Brauch gehörigen Wörter Bigatter und Labara mit dem Illyrischen zu verbinden. Bolkse und Ortsnamen, wie Benostes (in Binschgau und Finstermung enthalten) oder humiste (für Imft), und vorgeschichtliche Kunde weisen auf eine vorrömische, indogermanische, illyrische Bevoltes rung Ratiens hin. Einige Urformen bes Rultbrauches find im Berfommen mehrerer Bolfer festzustellen, die man bald auf romanische Ruls tureinfluffe, bald auf germanische Religionsbräuche einseitig zurückführte. Man darf die Urverwandtichaft folder Formen nicht übersehen. Schon ber hl. Bonifatius spricht von winterlichen garmumzügen und Bers mummungen, welche die Germanen nicht aufgeben wollen. Er flagt aber auch, daß die Alemannen, Bajuvaren und Franken ftandalofe Dinge von den römischen Ralendenfesten übernähmen. Über Rult und Brauchtum ber illvrifden und romifden Zeit Ratiens fehlen Aufschluffe, Die uns die Berkunft des Schemenlaufens erschlöffen. Da wir noch in ans beren Sitten und Bräuchen bes westlichen Tirol Unklänge an Schwähiiches vorfinden, ift es möglich, daß bas Schemenlaufen erft mit beffen Vordringen in den oberdeutschen und damit auch in den tirolischen und schweizerischen Volksglauben und Fasnachtsbrauch eingeseffen ist und hier unter dem Ginfluß von Bevölkerung und Landschaft fich zu einer tirolischen Eigenart ausgeprägt hat. Sicherlich haben raffische Elemente und die hochalvine Geschloffenheit dazu beigetragen und es allmählich abgehoben von dem innerlich und räumlich zunächststehenden des Perchtenfpringens. Einzelne Berufostande durften die Stileigenart besonders gefördert haben, so die Bergleute, Händler und Handwerker. Jedoch können ursprüngliche Leistungen ihnen nicht zuerkannt werden; benn sonst bliebe es unerklärlich, warum z. B. nur die Bergleute von Nassereith, Imst und Matrei solche Maskenspiele ausgebracht und verbreitet hätten, nicht auch jene von Schwaz oder Kramsach, Ziller, Brigens oder Ahrntal. Für alle diese Fragestellungen gilt das Forscherwort: "Jedem Erkennen geht ein Ahnen voraus und überall bleibt es als Rest."

Daß das Schemenlaufen in früheren Jahrhunderten noch viel weiter verbreitet, in seiner Anordnung freier und zeitlich nicht so beschränkt war wie heute, erst durch die behördlichen Unterdrückungen zurücktrat, meistenorts proletaristert, versemt und innerlich ausgehöhlt und schließlich nur mehr von den "fölsafösten" Imstern gepflegt wurde, das belegen noch die Erwähnungen des Wortes Scheme in verschiedenen Glossarien süddeutscher Klöster des 14. und 15. Jahrhunderts, deren Bershältnis zueinander erst untersucht werden muß, die franklichen Schemsbartläuse des ausgehenden Mittelalters und die süddeutschen und alpenslänsischen Fasnachtsverbote im 18. Jahrhundert.

### Berhältnis zum Perchtenspringen

Ein starker Einschnitt in der heutigen Brauchtumsgeographie Tirols von Nord über den Brenner nach Süd fällt bei einem Bergleich der Kasnachtssitten mit den dramatischen Dorfspielen auf. Während bas Schemenlaufen und bie ihm verwandten Mastenaufzuge fich vornehmlich auf Oberinntal und Binichgan beschränkten, waren bas Unterinne, Brigens und Pustertal mit ihren zueinanderlaufenden Seitentälern und mitsamt dem benachbarten Oberbavern, Salzburg und Karnten, wo zugleich die dörflichen Umgangsspiele des Stofffreises vom heiligen Nitolaus bis zu den Beiligen Drei Königen fich am längsten erhalten haben. ebenso treue, wenn auch nicht so einseitige Anhänger bes Perchtenspringens feit Sahrhunderten und find es mancherorts bis heute geblieben. Ursprünglich mögen fich bas Schemenlaufen und Verchtenspringen im Bolfsfult als nächtliche Gemeinschaftsfache ber Burichen, als Berkörpern und Beschwören magischer Aräfte in Masten und Gestif nur in Aleinigkeiten voneinander abgehoben haben. Einige Maskentypen find heute noch beiden zu eigen. Als wesentlicher Unterschied bildete fich das Schemenlaufen durch feine junger ausstaffierten Roller und Scheller und ihren auch für Verchten charafteriftischen Ropfput gur Fasnacht am hel-Ien Tag heraus, mahrend bas Perchtenspringen neben biefen "ichianen" mehr die "schiachen" Damonen ber Wintersonnenwende in den Borbergrund rudte. Das Schone bei Tag, das Abstoßende bei Nacht; das Reis zende befferen Berufsständen, das Armfelige bem lumpigen Bolf. Go zersette man das ehemalige Kultspiel. Nur die Erinnerung an dunkle Gewalten und bas nicht gang ausgestorbene Bestreben, burch eine magische Freude Fruchtbarkeit auszubreiten, waren aufrecht erhalten geblieben. Die

genauere zeitliche und soziologische Unterscheidung begann mit dem Auffommen des Ralenders, der firchlichen Erneuerung und ihrer ftrengeren Einhaltung ihrer Refte fich burchzuseten. Bu ben augenfälligen Unterschieden trugen die voneinander abweichenden Bolks- und Landschaftscharaftere neben örtlichen Sitten und berufoftanbifden Ginfluffen bei. Rassische Unterschiede zwischen den Berbreitungsgebieten ber beiden Brauche fallen nicht fo eindeutig ins Muge wie die Abweichungen ber geistigen und wirtschaftlichen Rultur, ber Siedlung und bes hauswefens. Sedoch können beibe das fart ausgeprägte gemeinsame Bolkstum, bas das Land von seinen Nachbarn abhebt und es zur Beimat eines fo starken und sinnfälligen Brauchtums erhob, nicht verleugnen. Es war imstande, ältesten Rultbrauch über die feelische Entfremdung und die außere Bermahrlofung hinaus, benen bie aufgeflarten Gebildeten ihn überantworteten, fo eigenartig und unterschiedlich auszugestalten. zu erneuern und bis auf ben heutigen Tag zu überliefern. Die freieren bäuerlichen Rechtsverhältnisse spielen ebenso festigend hinein wie bas Bewuftlein eines eigenen Landes, seiner besonderen Geschichte und Rultur. Der rauberen, abgeschloffeneren Landschaft bes Dberinntals entipricht der ichroffere, unbeugsame Charafter ber Bevolkerung gegenüber dem breiten, anmutvollen Unterinntal mit der weicheren Gemutse und Mundart seiner Bewohner. Den Berglern auf der Schwabenseite fagt man nicht mit Unrecht Borliebe für Banfeleien und Schabernad, für Romif und Satire, benen bes bairifch reineren Unterlandes folche für Streiten und Raufen, Trupverse und Rampfgebichte nach. Gerade an ben Grenzen entwickelten und mischten fich diese Eigenarten aufs fruchtbarfte. In der Berbindung mit den Streitgefängen liegt der dramatische Bug und Kern bes Tiroler Bolfes, in Aulttänzen, Mufif und Opfer bas Urdrama, in der Romif und Travestie der urtumliche Gegensat zu Ernst und Satung. Blut und Beift bes Bolfes berichtigen fein Dafein mit humor und Spott, der Urfraft bes Protagonisten. Db man an die fahrenden Scholaren ober an ben travestierenden Sebastian Sailer erinnert, immer wieder ftellt fich bem schweren, geftrengen Lebensernft bes tirolisch-bairischen Stammesteiles die Komik bes Schwaben und Memannen zur Seite. Und wie im 15. Jahrhundert bas Tiroler Fasnachtsspiel unter Einwirkung westnachbarlicher Satiren sich entfaltete, so kann man überhaupt diefer Blutmischung die Macht des Sauerteiges zumeffen.

Es ist zu beachten, daß zum erstenmal in einem Glossar des Salzstammergutes, des Stiftes Mondsee, und zwar schon um 1000 der 6. Januar als giperatha naht = leuchtende Nacht bezeichnet wird. Eine Urfunde des Brigner Hofarchivs von 1346 wendet die Bezeichnung Perchtentag als landesüblich an. Aus dieser mag sich eine Personisitation gebildet und von der Zeit ihres Umzuges die Schar der Perchten ihren Namen erhalten haben, ähnlich wie die Fee Besana aus dem Festnamen Epiphania. Auch diese alte, volkstümliche, geisterhafte Gestalt, vom Christentum bald als Hege, bald als Teusel, schließlich als Frau des

Pilatus umgebeutet, gehört zu dem Ursprünglichsten des verschwommenen Bolksglaubens, balb gut, schön, männlich, bald bös, häßlich, weiblich dargestellt. In den Tiroler Sagen tritt Frau Berchta als Seelenführerin ungetauster Kinder auf. In den meisten Umzügen sind die Perchten begleitet von Narr und Närrin, Trommler, Ölträger und ähnlichen Bolksfiguren. Die "schiachen" gehen auf böse Geister zurück, vor deren Macht man sich schügen muß, kirchlich bestätigte Feinde des Christenmenschen, ob sie nun als Hegen, Teusel, Mohren oder Türken, Vettler, Zigeuner, Krämer usw. auftreten. Zu den guten Geistern, die Wachstum und Fruchtbarkeit fördern, gehören die "schianen" Perchten, Wilden Männer, Bären, Böcke und die aus dem Christentum übernommenen Engel und Heiligen.

Die "schiachen" Perchten tragen einen ähnlichen Ropfput wie die wichtiafte Imfter Mastengruppe, die Roller und die Scheller, nämlich eine ½ bis 1 m hohe Mitra, die in Korm und Glanz mit dem Spiegel in der Mitte einer Monftrang ahnelt. Je nach Ausstattung Dieses Schmudes unterscheidet man Bogels, Spiegels und Tafelperchten. Solchen Ropfs idmud tragen auch die Leitfühe bei ber Almabfahrt in Tirol, befonders im Unterinns und Buftertal, und in der Schweiz, wenn tein Biehunglud fich über Sommer ereignet hat. Über einem Imfter Stadeltor fah ich noch felber einen angenagelt. Mit feinen Aunstblumen, Flitters und Gliperzeug und Banderwerk weist er auf den firchlichen Glorienschein bes Barod gurud. Die Burichen, die bei ber Mufterung tauglich für bas Militär erflärt werden, tragen ähnlich phantastischen Schmuck auf ihren Hüten. Soll er die Mannbarkeit, die Kraft herausheben und zieren wie in den Prozessionen und Spielen der Glorienschein die Tüchtigkeit der Beiligen und die Beiltumsfraft ber Religuien? Dder als Abwehrzauber Dienen? Die lodenden, glanzenden Wegenstande wollen den Blid bes feindlichen Wefens auf fich ziehen und fo vom Träger ablenken, wollen Segen bringen. Trop feines verhältnismäßig jungen Stilcharafters burfte ber Schmud auf einen urfprünglichen Brauch, wenn nicht gar auf fultischen Primitivenschmuck zurückgehen. Der Spiegel in der Mitte foll feindliche Dämonen fesseln, sie ersterben lassen, wie man Schlangen und Drachen den Spiegel vorhält, so daß sie vor sich selber erschaudern und verenden.

Jesuiten, die in den Dekanaten Lienz und Matrei in Ofttirol während der Jahre 1736—1744 große Bolksmissionen abhielten, berichteten, in einem Orte habe vor mehreren Jahren die Unsitte Platz gegriffen, daß man die Unterhaltungen des Faschings auf die Feiertage von Weihenachten, Neujahr und Heilige Orei Könige vorverlegte, wo man in Narrengewändern und sonstigen schamlosen Kleidern in alle Häuser eindrang, ganze Scharen von Knaben und Mädchen mit sich sortriß und überall sich unmäßigem Fraße hingab.

Daß im Wesen, Sinn und Außeren der weihnachtlichen und der Faschingsumzüge bis zur Unterdrückung im 18. Jahrhundert viel Ge-

meinsames aufrecht blieb, geht deutlicher aus einem Berichte vom 9. Dezember 1735 aus Kisbichl hervor. Dort hatte am Bigiltag des hl. Nifolaus ein schwerer "Unhandel" zwischen Perchtenspringern und Gerichtsdienern stattgefunden. 30 bis 50 Burschen, als abscheuliche Gespenster verkleidet und ausgestattet mit Teufelslarven und großen Glocken wie Schemen, liefen durch die ganze Stadt bis über Mitternacht mit größtem Lärm aus und ein, teilten sich, drangen in Häuser ein und verübten arge Unanständigkeiten. Solde Burschenumzüge fänden bort gewöhnlich an der Borabenden des Nikolaus- und Dreikonigstages und auch am Dreifönigstag felber ftatt. 3mei Gerichtsbiener verwundeten ben burgerlichen hutersohn Anton Stis und erhielten 6 und 3 Tage Reuche, Stis als Rädelsführer 14 Tage, andere genannte Beteiligte 8 bis 4 Tage. Die Aufzüge wurden nun fategorisch untersagt und damit auch in fleineren Städten auf die Bororte begrengt. Go mußten am 12. Janner 1737 zwei ertappte Perchtenspringer bes Dreikonigsabends von Beigen bei Ripbickl auf 6 und 14 Tage in die Reuche. Mit großer Zähigkeit wiederholten immer wieder Burschen aus den Nachbardorten der Städte folche Umguge an beren Rande, fo aus bem Mittelgebirge in Wilten und aus ben nächsten Unterinntaler Dörfern in Pradl bei Innsbruck bis zur Gingemeindung dieser Bororte. Bereinzelt oder in Berbindung mit Kaschinasaufzügen ftädtischer Urt fah man noch in ben letten Sahrzehnten bes vorigen Sahrhunderts Schemen und huttler in Innsbruck umspringen. Allen Berboten zum Trot erwiesen fich die natürlichen Bewegfrafte, Die gunftige Zeit, Die fich regende Freude und ber Widerstand bes jungen Bolfes als gabe Fortseter alten Brauchtums, wenngleich Aufflarung und Liberalismus ihm arg und hart zugesett hatten. Das trifft beim Verchtenspringen im Vustertal noch mehr als beim Schemenlaufen im Oberinntal und Binschgau zu, wie sich noch zeigen wird.

Es ware die Annahme versehlt, daß in jenen Gegenden, in welchen das Perchtenspringen sich erhielt, kein Fasnachtsleben sich entwickelte. Die zähesten Perchtenspringer Tirols sind die Pustertaler, daher folgen hier etliche archivalische Belege über das dortige Fasnachtsleben. Am 4. März 1593 fand die Hochzeit des Hans Unterwalder beim Wirt in Oberlienz (Osttirol) statt. Dabei erschienen die Oberdrumer "Maschgen- und Faschangs-Narren". Der Ortskaplan Johann Plazoller von Oberslienz, der für die Brigner Diözesangeschichte im Jahre 1837 einen Beistrag schrieb, schilbert darin, daß die Oberdrumer, die doch gewaltige Ranggler sind und ein "Drumm" ober Lienz hausen, eine tieseingewurzelte Borliebe für die Perchtl wie eine andere Natur beherrschte.

"Männer von bescheibener Gesinnung und guter Gesittung fühlen sich boch nicht frei von der Gunst gegen sie. Die Weihnachtszeit ohne Perchtel ist ihnen wie ein Tag ohne Sonne. Biele Jahre wurde dieses Spiel nicht mehr aufgeführt, doch war es nicht vergessen und der Hang dazu lebte wie ein Funken unter der Asche, ja ließ sich auch jährlich ein wenig sehen; denn nicht große Leute, nur Kinder zogen als Perchtl im Dorfe herum. Im Jahre 1834 zeigte





Mohren im Imfter Schemenlaufen



Wampeler von Agams



Tuger bon Agams



Schleicherlaufen in Telfs

sich eine gewaltige Regung für die Perchtl. Durch mehrmal wiederholte Gesuche ward endlich eine Bewilligung zum Umzug erhalten, doch unter großer Beschränkung, denn erstens mußten die wilden Perchtl ganz wegbleiben, zweistens ward eine Aufsichtskommission, bestehend aus einer obrigkeitlichen Person und sämtlichen Gemeindevorstehungen dem Zuge beigegeben, drittens wurden die spielenden Personen konsigniert und für Unsuge verantwortlich gemacht."

Über die Ausstattung dieser Perchtlspringer berichtet Plazoller folgendes:

"Die jungen Mannspersonen vermummen sich nach dem ersten Weihnachtstage als Perchtl, d. h. sie ziehen so schlechte, zerrissene, zottichte Kleider an, als sie habhaft werden können, und entstellen sich in eine recht häßliche Figur, lausen von Haus zu Haus, schreien, knurren, poltern und brüllen, nehmen Glocken, Besen und Ketten usw. mit und beabsichtigen damit, den Hausgenossen Furcht und Schrecken einzusagen, die burch Geschenke, bestehend in Brot, Kase, Speck, Butter, Fleisch, Branntwein u. dgl. beschwichtigt und abgesertigt werden."

Der Brigner Bolkstundler H. Mang schildert in den "Osttiroler Heimatblättern" (1925) das Oberdrumer Perchtenspringen, wie es bis Mitte der Siedzigerjahre sich dort aufrecht erhielt. Plazoller führt es auf den dritten der 30 vorchristlichen Bräuche zurück, welche das Konzil zu Liptinae (Estinnes) im Jahre 734 verwarf, nämlich auf die Unflätereien des Februars (Spurcalia in februaio), welcher Monat den Römern als der letzte im Jahre galt und besonders von den niedersdeutschen Stämmen um einer weiblichen Gottheit willen (daher: Weibersmonat!) mit Gelagen und Ausschweisungen begangen worden sei. Ein weiterer Titel des Konzilsdefretes verurteilt das Herumlausen (grias genannt; im Kätoromanischen heißt die Hexe stria a. d. Latein. strix — Ohreule, ital. strega; vgl. dazu die mittelalterliche Tiroler Hossbezeichnung Unholder zue strigel) mit zerrissenen Schuhen und Kleidern.

Das Berbot der Innsbrucker Regierung, Fasnacht und Mummereien 1607 abzuhalten, wurde dem Gerichte Lienz besonders eingeschärft. Zwei Jahre darauf erhielten der Pfleger in Birgen und der Richter in Kals neuerdings den Auftrag, Maskeraden oder Mummereien abzustellen. Trotdem wurde am "Fasnachtserchtag" der "FasnachtsDeruef" auf dem Tanzhause getan; dann zog die "Fasnachtspurst" vom Kirchplat in das Dorf. Im Jahre 1670 wurde Kaspar Kanzler wegen "dissormierter venerischer lasterhafter Fasnachtskleidung" mit 3 fl. gestraft. Im Jahre 1766 wird in Anras die Anzeige erstattet, daß am Aßlingerberg ein ärgerlicher und unanständiger Mißbrauch in der "Baschingszeit" herrsche, da sich manche Knechte so "förchterlich vermasquieren", daß eine gesesnete Frau selbe ohne Gesahr nicht ansehen dürste. Anraser Bauern bäten daher um Abstellung des Mißbrauches.

Das noch heute am Georgitag, dem Tag des ersten Biehaustriebes, übliche Grasausläuten hat durch die Polizeivorschriften seinen Maskenscharafter und damit den ursächlichen Zusammenhang mit dem Perchtenspringen im Volksbewußtsein eingebüßt. Die Schellen sind ihm verblieben. Die Jugend hat sich des Brauches angenommen.

### Restliche magische Vorstellungen aus dem alten Kultbrauch

Duntle Borftellungen von geheimnisvollen Rraften, die dem feimenben Leben gefährlich werden fonnen und baher gebannt werden muffen, wirken bis auf den heutigen Tag bei diesen Februarfesten nach. Deshalb wurden lettere von der Kirche zeitweilig als Teufelswert verurteilt und von der Aufklärung als faliche Furcht im Bolfe erweckend verboten. Symbole, die 3. B. beim Imster Schemenlaufen mitgetragen werden, wie die Mais-(Türken-)kolben, Flachs, Reben, und Toven, die zur Borführung gelangen, wie die beim Buttlelaufen als Beren vermummten brei bis vier Männer mit ihren Poppelen (= Wickelfindern) oder die weißgefleidete Rigur beim Perchtenspringen, die ein Katschenkind an einer langen Schnur trägt und jenen Frauen und Madden zuwirft, benen fie Gutes wünscht, oder die Lutterin des Nifolausumzuges von Matrei in Ofttirol mit ihrer Kindspuppe, und der von St. Jakob mit dem Korb. aus dem die umgefehrte Puppe herausschaut, sprechen deutlich von diefen Bolfsvorstellungen. Auch Rebensarten von Fasnachtlern bes 19. Jahrhunderts deuten noch auf folche Busammenhange hin. Go find die Imfter Bauern um ihre Maistolben sehr besorgt: "Wönn miar Imschter Schöme loufe, Und toll Fare moche, Go tuan die Tiartefolme a halbs Klafter langer machse." Der mit Binweis auf bestimmte Kluren: "Wonn in Gompes und af Arzil ber Tierge nit recht machse will, wider muaffe d' Imschter in b' Fasnacht giah, nocha fteaht ber Tierge wider schia." Auf solche Überzeugungen spielen auch die Mundartdichter von Imft, Tarrenz, Raffereith uff., wie Karl von Lutterotti vor hundert Jahren, im 20. Jahrhundert Karl Deutsch, hermann und Jakob Ropp und Josef Kerausch (Sepp Beimfelsen), wiederholt an. Ahnliche Anschaus ungen waren in Telfs und in Amras bei Innsbruck geläufig: "Loofe vill Schleicher (huttler), giaht ber Tirgg'n au!" Auf bem Aramer Mittelgebirge wurde im 16. bis 18. Jahrhundert eifrig Flache angebaut. Die benachbarten Gögener behaupteten: "Laffen Die Buttler nit. ifcht a mit'n Alochs nicht!" Run stehen viele Maisfelber auf bem Aramer Boden und die Alten flagen: "Guir werd'n m' a greil wianig Tiraa'n mod'n, weil völlig gor foane Wompeler fein. Jo, jo, die beitig'n löter fein nit fo, wie miar gwöft fein. Die nuie Modi . . . " In Prad lautete Die Losung: "Findet das Zustrennen ftatt, gedeiht der Roggen gut!" Und in Oberlieng: "Wird bas Perchtenspringen unterlaffen, gibt's ein Miffighr!" Solde Ausspruche erinnern an Die vielen Gelübde zur Abhaltung eines geiftlichen Schauspiels ober einer Figuralprozession, die, zur Abwendung von Beimsuchungen ber Felder, Biehftälle und Weinberge, von Krieg und Peft gemacht, immer wieder als Irrwahn in den Aften der Aufflärungszeit erwähnt werden, angefangen von ben Bogner und 3mölfmalgreier Weinbauern mit ihrem großartigen Fronleichnamsumgang bis zu den Grenzdörflern und Paffionsspielern

von Erl und Thiersee. Daß aber den Darstellern der geheimen Mächte nicht ganz geheuer in ihren Rollen und Masten war und sie Borsichtsmagregeln ergriffen, um fich vor bamonischen Ginfluffen zu ichuten. geht aus der Mahnung des Oberinntaler Dorfes Ranggen hervor, die in irgend einer Abanderung fast in jedem Orte von Teufelsbarstellern u. bal. zu hören ift: "Die Schleicher follen etwas Geweihtes in ihre Stiefel tun; benn fonft hat ber Teufel Gewalt über fie. Mehrere, Die bies nicht taten, wurden ichon vom Teufel vertragen." Der Teufelsbarfteller bes Sertener Nitolausspieles machte alljährlich eine Wallfahrt, damit der Bofe mahrend der Aufführung ihm nichts anhaben konne. In feiner Berfleidung fei ihm nämlich gang anders geworden, er habe Rraft in sich gespürt. Ihnliches erzählte man noch im 20. Jahrhundert vom Teufelsspieler und vom vielberühmten "Judas" im Erler Passionsdorf u. a. hier wirkt demnach die Borstellung nach, daß man sich mit ber Bermummung in benjenigen verwandelt ober ihm wenigstens fehr nahe kommt, beffen Roftum man trägt. Das fprechen auch bie Schemenläufer von Pfunds aus, die 1775 fich vor dem Gerichte zu verantworten hatten. In Flirsch wurde der Nikolausumzug zuerst im Vfarrhof eingesegnet. Es ift baher nicht bloß auf rein firchliche und polizeiliche Boridriften gurudguführen, wenn die Imfter erft nach dem Mittagläuten mit ihrem Laufen beginnen, manche noch zuerft ben Englischen Gruß beten und fich nach dem Ave-Maria-Läuten feine Maste mehr feben laffen barf. Noch in ber Jugendzeit meines Schwiegervaters Bofrat Ing. Alvis Haupolter (1860—1921) und seines Bruders Rea.-Rat Prof. Michael Haupolter (1854—1935) wurden Kinder in ihrer Beimat Argl bei Imft, wenn fie fich nach dem Abendläuten auf der Gaffe herumtrieben, mit bem Dut geschreckt, ber mit feinem Raben aus bem Rappen-(Raben-)loch, einer schwer zugänglichen Bohle an der Rordwand des Benetausläufers, herauskomme. Der Ortskaplan von Oberlienz bes Sahres 1837 erzählt, daß unter ben Perchtlfpielern, wenn fie über bas Abendgebetszeichen hinaus, ber Stunde ber Perchtl, fich umtrieben, unvermutet fich ber Arge einfand, ihre Sprunge und Bewegungen überbot und alles in wilder Begeisterung mit fich fortriß, bis er eine lebende Beute als Entgelt für den Frevel unter fürchterlichem Geheul mit sich in die Lüfte trug. Die Perchtler seien zuweilen in einen folden wilden Taumel verfallen, daß fie von ihren Sprungen nicht ablaffen konnten; eine Perchtl fei erschöpft zu Boden gefunken, hier gestorben und begraben worden.

Ahnliches erzählt man vom Ende des Scheibenschlagens in Imft, in Balzers (Liechtenstein) uff. Nach dem Ave-Maria-Läuten des ersten Fastensonntags (»Invocavit«) zogen vor 60 Jahren zwölf verkleidete Burschen auf den Scheibenbühel bei Imst. Bald flammte ein mächtiges Feuer auf und Jung und Alt von Imst war auf den Beinen. Unterdessen hatten die Zwölfe ihre mit Pech bestrichenen Holzscheiben an dem Feuer entzündet. Einer schleuderte die brennende Scheibe mit aller Bucht über den Bühel und schrie: "Wonne,

Wonne, die Scheibe will i weit aussitreibi, Küchle in der Wanne, Schmolz in der Pfanne, slieg's in d'Erd, daß d'Scheibn weit aussigeacht; die g'heart dem Hiadl, isch scho it gar schian, daß er mit die Dorcher (= Karrner) mag gian!" Dieser Scheibe warsen die anderen gar viele nach, von denen jede einer weiteren Person und deren angeblichen Fehlern galt. Als nun die Burschen wieder einmal Scheiben schlugen, waren statt der zwölse ihrer dreizehn geworden. Da wurde ihnen unheimlich zumute, denn jeder vermeinte, daß der 13. der Leibhaftige selber sei; sie stoben, wie vom Blitze getrossen, auseinander, und seither schlug kein Imster eine Scheibe mehr. Im Oberinntal und in der Malser Gegend wurde der Brauch früher sehr gepflegt, aber auch in Montason, im Pustertal uss.

### Entwicklung des Schemenlaufens

So früh die Begriffe Scheme und Larve in einer Tiroler Handschrift erklart find, fo besiten wir doch unmittelbare Zeugniffe für das Schemenlaufen und Maskentreiben Tirols im Mittelalter nicht. Der Franziskaner Beinrich von Burgeis im Binschgau erwähnte um 1300 in seinem poetischen Beichtspiegel "Der Seelenrat" ben Rass und Reulensonntag und die Ratsschriften ber nächsten Städte nennen ihn oft wieder. Doch heute wird er, was ehedem für gang Binschgau zutraf, in Prad halb driftlich, halb heidnisch begangen. Es ist der oben erwähnte ehemalige Fasnachtssonntag Invocavit, ber in einer frangosischen Quelle von 1249 als Dominica bordae nach den Kolben und Stecken bezeichnet wird, mit denen bas Bolf feine derben Fasnachtsturniere ausführte. Solche ritterliche Spiele und Winter-Sommer-Rampfe übernahmen einzelne Zünfte, wie die Megger, Binder, Mefferschmiede als Sondersitten. Auch das berühmte Drachenstechen bes großen Bogner Fronleichnamsumzuges, bas in 2B. Stammlers Berfafferlerikon "Die beutsche Literatur bes Mittelalters" geschildert ift, durfte diefen Kampffpielen ber Patrizier und Ritter zuzugählen sein. Uns tritt es freilich erft aus archivalischen Belegen, die sich von 1470 an in der Talferstadt erhalten haben, und einzig als firchlich-burgerlicher Brauch entgegen und wir tonnen nicht feststellen, ob seine örtliche Entwicklung sich selbständig vollzog, wohl aber, daß fie auf ähnliche Umzüge anderer füddeutscher Städte Einfluß nahm.

Die Borstellung von dem Treiben solcher Berufsstände und Bursschenschaften ergänzt ein Schweizer Bericht vom Jahre 1528, den wir Gilg Tschubi von Glarus verdanken:

"In der Rivier der Etuatiern, zu plant, Lugnitz und in der Grub ist der sitt von haydnischen zyten harkommen, daß sy zu ettlichen iaren gemain verssammlungen hond, verbutzend (= maskieren) sich, legend harnasch und gwör an und nimpt peder ein starken großen stecken oder knüttel, ziehend also in einer harscht (= gruppenweise) mit einandern vom eim dorff zum andern, thuond hoch sprüng und seltzam abenthür, als sy by warheyt veriehend (= sagen), daß sy söllich sprüng nach hinthüung irer harnisch und endung



Altartuger bon Rum



eufels=Larve aus Imft



Altfrank=Spriger aus Imft



Zwei Zottler von Rum



Teufelsmasten aus Sterzing (Mitte) und Unterinntal (links und rechts)



jres fürnehmens sollicher höhe und wythe niendert gethun mögend. Sy loufs fend starks anlouffs in einandren, stoßend und putschend mit krefften, he einer an den andern, daß es erhilt, sie stopffend (stupfen, stechen) lut mit jren großen stecken, dannenthar werdend sy baselbs zuland die stopffer genempt, sy thunds, daß ine ir korn bester baß geraten sol, haltend also dien aberglouben."

Die geiftigen und wirtschaftlichen Berhältniffe Tirole im 15. Sahrhundert förderten erhöhte Lebensfreudigkeit, Burschaustellung des Kasnachtstreibens und Ausprägung gunftischer Formen in den Städten und bei Bandwerfern. Die Burudbrangung bes Abels, ber ftarfe Berfehr bes Dafflandes, ber ichwunghafte Sandel zwischen Benedig, Berona, Augsburg und Nürnberg und der berückende Bergsegen Tirols hoben etliche Berufe heraus und begünstigten die Ausbreitung bürgerlichehandwerklicher Kirchenfeiern und Freudenfeste auf dem Boden alten Berkommens. Bon ihrer damaligen Selbstverständlichkeit und Reichhaltigkeit verspüren wir nur mehr einen Sauch. Wiederholt lefen wir von Brauchen einzelner Städte und Burichenschaften und von Auswüchsen des Fasnachtstreibens. Die Landesfürsten Berzog Sigismund der Münzreiche, Raifer Marimilian I., Erzherzog Ferdinand II., vereinzelt noch Erzherzog Leopold V. von Tirol, und geistliche Fürsten von Brigen und Trient waren solchen Belustigungen mehr oder minder hold, beteiligten sich öffentlich baran und gestalteten die primitiven Vorführungen im Geiste des humanismus, ber Renaiffance und des Barod ins Sofifche. Go hören wir 1426 zweimal von Saller Fasnachtsspielen. Wir erfahren, daß Bischof Ulrich Putsch von Brigen 1429 und 1430 mit seinen Stiftsvasallen beiderlei Gefchlechts "feierliche" Fasching abhielt. Wir sehen Bergog Sigismund und Kaiser Max mitten im Faschingstreiben ber Bürger von Innsbruck und Hall und vernehmen als einen der ersten Befehle des kirchs. lichen Erneuerers Tirols, Ferdinand II., es fei das Fastenmandat auszufertigen; was aber die Kasnachtszeit und Mummereien betreffe, denke er nicht daran, dergleichen Freuden in Innsbruck auf diesmal einzustellen. Da seit mehr als 100 Jahren unter ben Augen und der Gunft ber Landesfürsten am Afchermittwoch Blod von den Weibern von Bots ting, von der Anpruggen und aus der Neustadt gezogen wurde, verordne er, daß diefer Brauch nunmehr in die Fasnachtszeit felber verlegt werde. Sieben Sahre barauf (1576) muß Ferdinand jedoch ichon anbefehlen. daß niemand, wer immer er fei, "in ber Maschgara ober Mummeren Baffen trage oder fich nachtragen laffe bei verlierens leibs und lebens". bag bie Masten fich bes ungebührlichen Schreiens und Mummenichlagens außerhalb ber Baufer ganglich enthalten, fich nicht untereinander beirren ober unter Aufstogung ber Turen in die Wohnungen dringen. Bom Kasching 1587 wird berichtet, daß viele junge und alte Personen sonderlich gur nächtlichen Zeit, in der doch jedermann Rube pflegen und ichlafen follte, in den Gaffen allerlei Mutwillen, Unzucht und großes Geschrei, Jaudzen, Anklopfen ohne Bescheibenheit und Maß trieben, fo bag biefes Schreien, Ungezogensein, biefe Mummereien und

2 Dörrer, Schemenlaufen

Maskeraden in Innsbrud, Bötting und Gericht Wilten mahrend ber Nacht verboten und Zuwiderhandelnde furgerhand in ihren Vermummungen ins Narrenhäusl zur Schau geschafft wurden. Unfanas 1607 verlangte ber Landeshauptmann an ber Etich, daß angesichts ber umfichareifenden Infettionsgefahr alle Masteraden untersagt werden; folde Bermummungen würden in etlichen Orten gemeiniglich bald nach Neujahr begonnen. Aus dem spielfreudigen Dorfe Amras bei Innsbruck meldete der bortige Richter im Februar 1629 das Fortbestehen der alten Kasnachtsspiele trop des angestellten vierzigstündigen Gebetes, das seels forglicherseits gerade für die letten Kasnachtstage zur Berdrängung ber immer wieder gern ausartenden Bräuche unter Aussetzung des Allerheiligsten in den Pfarrfirchen eingeführt worden war. Darauf erhielt er den Befehl, daß die bereits zuvor verbotene Bertleidung in Geftalt des bosen Keindes sowie unvernünftiger Tiere keineswegs in Amras oder anderwärts geduldet werde. Das Berbot sei überall zu wiederholen, andere Fasnachtsspiele, bescheiden aufgeführt, feien zuläsig. Gin ähnlicher Befehl war schon am 15. Januar 1618 gegen die Fasnachtsmummereien mit Geisterverkleidungen und Gesichtern im Stubaital erlaffen worden. Tatsächlich wurden die Tiers und Teufelsvermums mungen immer mehr zurückgedrängt, und haben fich nur Refte folder Riguren in abseitigen mimischen Bräuchen und einzelnen Spielen bis auf die Begenwart erhalten, wie aus verschiedenen Tier- und Teufelsmasten von Schemenläufern, Perchtenspringern und Bauernspielern und aus den in der Umgebung von Innsbruck und Hall verbliebenen Sitten. einen als Baren verfleideten Menschen zu überwältigen und zu erschie-Ben oder mit dem Kafferrößl fein Unwefen zu treiben, noch zu erfeben ift. Bei letterem stedt ein aufrechtgehender Mann in einem Gestell, das ein Pferd darftellt. Ginen Dreispit als Ropfbededung im Raden, trabt er mit Schellengeklirr burch die Straffen, umgeben von Schmiedmeifter, Befellen und Lehrling. Hundertmal wird das Röfil beschlagen und ebensooft fommt es zur Auseinandersetzung zwischen ben Beteiligten.

Wie beim Studaier Berbot wurde 1630 auch im Unterinntal beanständet, daß der alte Brauch noch immer am Aschermittwoch, und zwar hier mit fliegenden Fahnen, Trommeln und Pseisen, abgehalten werde. Der Erlaß vom 29. Januar 1665 befahl, die Masseraden und Aufzüge während der Fasnachtszeit in Innsbruck zu dulden, aber nur bis zum Angelus-Läuten (6 Uhr abends) und ohne Ungebühr. Zwei Jahre darauf wurde dieser Erlaß für Innsbruck und das ganze Inntal mit der Einschränkung wiederholt, daß die Masseraden und öffentlichen Tänze ohne Wassen und ohne Belästigung der Durchreisenden gehalten werden sollen. Am 3. Februar 1672 fügte die Regierung hinzu, daß die Fasnachtsschemen in den Dörfern um Innsbruck ohne lange, die Stecken und ohne die abscheulichen teuflischen Larven und Aufzüge zu bleiben hätten. Mit einer gewissen Berechtigung wollte sie die Streit-, Necksund Rauslust der Burschen eindämmen. Im Januar 1675 wurde zum

Beispiel Thomas Albrecht von Kaspar Nairz beim Schemenlaufen in Leutasch ums Leben gebracht. Diese Zeitangabe bestätigt wiederum, daß die Umzüge noch immer nicht auf die Fasnachtstage beschränkt, sondern mit jenen der Adventss und Weihnachtszeit in ursächlichen Zusammenshang blieben. 1631 wurden Waskeraden zu Lichtmeß in Mutters auf dem Mittelgebirge südlich von Innsbruck gemeldet.

Je mehr die herrschende Klasse ber Landeshauptstadt den primitiven Naturs, Felds und Bolfsbräuchen entfremdet wurde, desto leichter kamen einengende Polizeivorschriften zustande. Im Jahre 1607 verweigerte der Stadtrat von Innsbruck den Tischlern die Borführung ihres üblichen Fasnachtsspieles "Den Bauern zu hobeln". Die Sattlergesellen trieben nachweislich von 1568 bis 1602 Fasnachtsfurzweil beim "Schüfflfahren" auf dem Waffer. Im Jahre 1624 murden die Metger von Bozen wegen ihrer Übergriffe am Afchermittwoch, ihrem im ganzen gande üblichen Tingltage, verflagt. Die Meraner Metger hielten ben "Schloaf-Eva-Umzug". Gie trugen nämlich einen Bunftgenoffen zur handwerksprobe auf einer Stange burch die Stadt, mit Ruhschweifen geziert, und marfen ihn in den hauptbrunnen. Der also Eingetauchte hatte das Recht. mit Ruhschweisen und anderen Geräten die Umstehenden zu bespriten. Auch die Waffen- und Mefferschmiede, die Bergknappen und Binder gebenfen gelegentlich eigener Fasnachtsbräuche. Im Jahre 1641 untersagte die Regierung den Metgerknechten von Innsbruck, in den letten Fasnachtstagen die Maskerade des "prunnentragens und ewerfens" noch fernerhin aufzuführen. 1764 erfolgte die behördliche Abstels lung des sogenannten Gesellenschleifens bei den Bindergunften. Infolgedeffen zogen sich solche Bräuche noch mehr in die Bororte durud. hier zwischen Stadt und Land entspann sich auch das zäheste Ringen um die Erhaltung der Umzüge und Spiele. Am 13. Februar 1697 gestattete die Regierung den Schemenläufern nur mehr, von Wilten aus bis zum Wirtshaus an der Krone (bei der heutigen Triumphpforte), von Pradl aus bis zum Gasthaus Schwarzer Abler in der damaligen Schelms oder Schellengaffe (wahrscheinlich auf Grund dieser Grenze der Fasnachtler fo genannt, später in Saggengasse und vor etlichen Jahren in Raiserjägerstraße umbenannt) und von Bötting aus bis zur Innbrucke porzudringen, sperrte ihnen demnach die innere Stadt. Am 15. Februar 1707 erfolgte das Berbot aller Berkleidungen, Maskeraden, Schemenlaufen in den Gerichten Hall, Schwaz, Notholz, Matrei, Stubai. Telfe, Stame und Smft, nachdem die Regierung erfahren hatte, baff in ben Dörfern, insbesondere in Igls und Mutters, Schemen "gloffen" seien und öffentlich in den Wirtshäusern getanzt hätten. In der Landeshauptstadt scheinen jedoch Maskenumzüge ohne Waffen bis 6 Uhr abends weiterhin geduldet worden zu sein; hernach durfte keine Larve sich mehr sehen laffen. Auch das Berbot von 1707 erfuhr verschiedene Abanderungen; benn am 23. Februar 1732 wurden einzig auf Banbel mit Masten in Innsbruck und beffen Borftadten Buchthausstrafe gesett.

Anfangs 1724, 1725 und 1727 wiederholte die Regierung das Berbot des Waffentragens durch Masten und schärfte ein, daß nach dem Betsläuten keine Larven mehr getragen werden dürften. Bor allem hätten die Studenten kein kurzes oder heimliches Gewehr bei sich zu haben, die Fenster nicht mit Zitronen einzuwerfen und keine Reibereien unter ihren deutsichen und welschen Kameraden auszutragen. Städtische Faschingssitten beginnen sich auszubreiten, der Zusammenhang der Menschen mit Wachstum und Wetter verliert sich.

Im Jahre 1804 berichtete Graf Kaspar von Sternberg über seine "Reise durch Tyrol":

"Die ganze letzte Woche des Faschings wird (in der Gegend von Innsbruck) mit Mummereien zugebracht. Dorfgemeinden wandern vermummt zueinander, und gewöhnlich werden bei dieser Gelegenheit lustige Begebenheiten, die sich während des Jahres zugetragen haben, vorgestellt, die, da sie satirischen Inhalts sind, manchmal mit blutigen Köpfen enden."

### Beziehungen zu ben Schwerttanzen?

L. v. hörmann bezeichnete im "Tiroler Tagblatt" von 1890, Nr. 34, in feinem "Tiroler Bolfeleben" (S. 12) und andernorts und feither mit ihm mand anderer Schilderer bes Tiroler Kasnachtslebens bas Schemens laufen und Schellenschlagen als die zur Faschingsbeluftigung umgemodelte Form des germanischen Schwerttanzes. So oft auch tirolische Mastenzüge und Schemen zusammen mit Waffen genannt werden, fo fehlt boch jede überzeugende Begründung zu diefer Annahme. Bielmehr dürfte der spätmittelalterliche Schwerttanz ähnlich wie das Schembarts laufen von Nurnberg eine gunftige Berfeinerung alterer Bolfebrauche darstellen. Auch die tirolischen Archivalien erzählen vom Schwerttanz erst aus ber Burgerzeit. Das Rechnungsbuch bes Reuftifter Propftes von 1515 enthält die Machricht: »Libr. V sociis de Brixina conversantibus cum gladiis in Refectorio dom. Quinquagesima.« nod Sahrzehnte fpater läßt fich ber Schwerttang in ber Bischofsstadt am Eisach verfolgen. Go baten Burgerfohne und ihre Ungehörigen, insaes famt 16 Personen, ben Bischof um Bewilligung bes Schwerttanges im Fasching. Sie verpflichteten sich, ihn züchtig und ehrbarlich zu halten, nötigenfalls unter Aufficht eines obrigfeitlichen Bertreters ober unter Bürgschaft von ein oder zwei beteiligten Spielern. Um 1. Rebruar 1542 legte ber hofrat eine folche Gingabe, ohne bagu felber Stellung gu nehe men, dem Bischof vor; ber Fürst bemerkte am Rand: »Fiat!« Des gleichen hält ber Schwerttang fich burch bas gange 16. Jahrhundert bei den Bergknappen von Sterzing und Umgebung; fie erhielten z. B. im Sahre 1541 für ihren Schwerttang auf dem Rathause 2 fl. verehrt, ebens fo 1549 und 1600 fogar 2 Taler. Schwerttanzspiele findet man unter ben Sterzinger Fasnachtsaufführungen. Im Szenar bes großen Reib

hartspieles treten vier Ritter und zum Schlusse ber "Schirmaister" mit seinem Fechtschwert mitten in den Plan; er spricht:

"Ich byn gar ain fluoger Schyrmer, Und kumm aus frömbon kannon her Mit meinem" usw.

So fcbirmt er ein "Paraat" aus und fteht bann im Plane ftill.

Bezeichnenderweise pflegte die reichste Bunft der Tiroler Bandelsund Weinstadt Bozen den Bindertanz, ähnlich dem Münchner Schäfflertanz, Erfurter Böttichertang usw. Schon am 2. Januar 1474 werben bie Bogner Binder in Zusammenhang mit dem Tanghause genannt; im 18. Sahrhundert führen sie wiederholt durchreisenden Fürstlichkeiten ihren Tang por, zum lettenmal zeigten fie ihre Kunft im Oftober 1822 den Raifern von Offerreich und Rugland. Dagegen treffen wir wieder ben Schwerttang in ben Unterinntaler Städten vor. In ber Fasnacht 1531 führten die Gefellen von Ribbichl ihn auf und wurden vom Burgermeifter dafür geehrt. Much in der Fasnacht 1568 wurde er gehalten, wofür der Bürgermeifter 24 fr. ausgab. Dieselbe Rechnung ift vom Faschingsonntag 1576 erhalten. 1596 heißt es in ber Risbichler Umtsrechnung: "Denen fo in negfter Basnacht ben Schwerttang gehalten, auf ir ansuchen 5 Pagen geben thuet 20 fr." 3m Jahre 1623: "mer bas die faschingpaur und die ehehalden zu irem Tingltag aufm Rathaus tannat, galt 56 fr." Bon nun an ift nur mehr von Sochzeitstängen in ben Ripbichler Ratsraittungen die Rebe. Spat feten die Nachrichten aus Innebrud ein, wenn nicht jene, daß in der Woche Juliana anno 1451 viele Innebrucker Rateburger an einem haller Tangfest fich beteis ligten und ein "Gestechen" ausführten, statt auf ein Bunftturnier auf einen Schwerttang hinweift. Solche Tangfeste auf ber Pelzbuhne zu Ball (Rathaus) find dort feit 1412 verbürgt und gern in Anwesenheit von Fürstlichkeiten abgehalten worden. Im Jahre 1512 wurde diefer Tanz faal erneuert und mit hubiden Fredfen, welche Sagde und Tangfgenen darftellten, geziert. Bon Innsbrud verlangte die Regierung am 22. Rebruar 1609 Bericht:

"Laut publ. Mandate sind die Mascaraden, saute Freudenspiele, liderliche Tänze und Geschrei auf den Gassen wegen der leider vorauszusehenden gesährelichen Läuf in Österreich abgeschafft und verboten, und allein zu den Hochzeiten, auch Ehrentänzen, die stillen Saitenspiel zugelassen worden. Solchen Mandaten zuwider haben sich nun Mannspersonen, teils liderliche Buben von Hötting, so sich unzeitig verheiratet und in Müßigang aushalten, unterstanden, anheut hl. Sonntag 22. dito gleich auf die Mittagspredigt in verkehrten Fassnachtskleidern, Wassen, auch Schellengelaut, vermaschgeriert unterm Schein des Schwerttanzes mit einer hellen Pfeissen öffentlich in die Stadt zu ziehen, das mit dann die Jugend aus den Gassen zu großen Geschrei, Unruhe, Nachsausen erweckt und andern auch nicht wenig Argernis gemacht. Obwohl diese Höttinger Mascarada auf einen an die fürstl. Okt. Erzherzog Maximilian zu Ssterreich unsern gnädigen Herrn und Landessürsten gestellten Supplication, ein von österr. Regierung angester 21. dito signiertes Detret fürgewiesen, das dieselben

ben Supplicanten den Schwerttanz gnädigst zugelassen; weil aber anheut abers malm das Quaratana Gebet in der Jesuitenfirche zu halten auf der Kanzel öffentlich verfündet; die Höttinger Buben aber mit dieser ihrer Mascarada so gar unbescheiden, daß sie gleich Nachts als Tags durch die ganze Woche aus in den Narrens und Schellenkleidern in und bei der Stadt mit Pfeisen umshausieren, die Jugend auf den Gassen und andere Leute unriedig machen, als habe man dis auf ferneren Bescheid diesen liederlichen Schwerttänzern ihre heut angesangene mutwillige Mascarada einmal eins und abgestellt."

Im Sahre 1610 fuchten "arme Sottinger Tagwerfer" wiederum um Bewilligung an, ihren Schwerttang wie herfömmlich abhalten zu durfen. Die Regierung stimmte für 4 Tage zu, doch ohne allen Mutwillen und Unfug, auch ohne Narrens und Schellenfostume follten fie auftreten. Ahnlich wie bei ben Augustiner-Chorherren in Neustift wurde jenen Böttingern, welche in den letten Kaschingstagen zu Innebrud und Wilten (bas bis zu Beginn unseres Sahrhunderts eine felbständige Bemeinde war) ihre Masterade und ihren Schwerttang aufzuführen pflege ten, mandmal bas Refektorium bes Stiftes Wilten gur Berfügung gestellt. Nach beendigtem Fasnachtsspiel erhielten sie im 16. Jahrhundert wie die Wiltener "Fasnachtsweiber" (= Rlofterstürmerinnen) 15 fr. "zum Bertrinfen". Die Stadt Innsbruck zahlte noch 1788 ben "Rieferen" (Riefersfeldnern?) einen Trunk für ihren Figurentanz. 1566 boren wir von einem Sandschuhtang in Münfter im lebensfreudigen Unterinntal, 1718 von einem Gebirgstang zu Buchau im Gericht Rufftein uff. 3m Unterland find noch der Bandle oder Zopftanz, der Müllere, Golzknechte und Anappentanz daheim.

Für einen Schwerttanz im Oberinntal, das keine größeren Bürgersgemeinden besaß, fehlt jeder archivalische Beleg. Das schließt nicht aus, daß er in das eine oder andere Kampfspiel oder in einen Maskenbrauch, wie z. B. in Oberstdorf oder Überlingen, eindrang und die Schwertstänzer in Einzelheiten ihrer Rleidung und Schellen an Scheller, Scheibensschläger und ähnliche Typen erinnern. Seine vornehmsten tirolischen Pflegestätten liegen in den Städten des bairischen Unterinntals und Sisactals.

### Der große Schemenprozeß zu Pfunds

Für Brauchtum und Tracht, für Umgang und Spiel, für Musik und Tanz brachte der Barock die großartigste Entfaltung und Bereicherung, aber auch Beräußerlichung. Biele prunkvolle Errungenschaften der herrschenden Stände, viel Pomp und Theater der Höfe und Stifter drang in das Bolksleben und seine alten Bräuche ein. Sie bestimmten das äußere Bild seiner Aufzüge und Spiele in einem bisher unerhörten Ausmaße. Biel neue Freudigkeit, ja Berauschtheit, erfüllten Mimus und Mysterium des Bolkes. Es vollzog sich eine Berschmelzung von altbeutsschem Herkommen und barocken Formen zu einem neuen allseitigen Gesichmack, wie sie der deutsche Bürger und Bauer seit der gotischen Zeit

nicht mehr gekannt und erreicht hatte; vor allem in den katholischen Alpenländern. In ihren Gegensätzen trug die neue Epoche aber auch den Keim des Berfalles in sich. Es klaffte ein um so größerer Gegensatzwischen Schein und Wirklichkeit, zwischen der pathetischen Welt des zur Schau Getragenen und dem "grob Ding" des Bolkes auseinander. Bernunftmenschen schraken vor dem "Aberglauben" und der Unwissenheit des Bauern und kleinen Bürgers, vor deren erdhaften Borstellungen von Gott und den Heiligen zurück und suchten diesen Rückständigkeiten durch Reinigung solcher Anschauungen, verstandesgemäße Aufklärung und gewaltsame Eingriffe beizukommen.

Hatte das Jahr 1751 nach etlichen polizeilichen Bevormundungen den ersten entscheidenden Eingriff der aufgeklärten Staatsgewalt in das tirolische Bolksschauspiel gebracht, dem bald Hunderte von Bühnen und Aufführungen, von Spieltezten und Einrichtungen im Lande zum Opfer sielen, so traf das Schemenlausen und den übrigen Maskenbrauch des Tiroler Bolkes ein kaiserlicher Erlaß vom 20. Dezember 1774 und bessen Auslegung durch das Gubernium im Kern. Die allerhöchste Entschliessung bestimmte an und für sich, daß Bälle mit Masken und anderen Berkleidungen nur in den Hauptstädten unter gewissen Borschriften zeschlotet werden. Der heilige Bürokratius dehnte diese Bestimmung auch auf die Fasnachtsbräuche und Maskenumzüge des Bolkes aus, die das mit rechtlich zu bestehen aufgehört hatten.

Das junge Bolf als Erbe alten Herkommens nahm solche Einschränstungen und das endgültige Berbot ebensowenig als rechtsverbindlich oder als Fortschritt hin, wie es sich den Spielunterdrückungen nicht unterwersen wollte. Es empfand solches Borgehen als Eingriff in seine Freiheit und Betätigung, als Religionsstörung und Bruch mit dem Bäterglauben. Abgeschlossen von den Gebildeten und selber außerstande, das gute Eigene vom Entarteten und Sinnwidrigen richtig zu untersschwen, trat es gegen solche Bernüchterung seines Bolfslebens und Störung seiner leibsseelisch-geistigen Einheit auf und versteifte sich im Austollen seiner Massenlust und in seinem Spieltriebe.

Ein stürmischer Widerstand zu Pfunds, dem letzten Gerichtsort im obersten Inntal Tirols, hart an der Grenze des Engadins gelegen, entschied das Schicksal des Schemenlaufens für die meisten Oberinntaler Dörfer. Die Burschen von Pfunds waren auf ihren Richter nicht gut zu sprechen; denn er rückte ihnen hart an den Leib. Schon im Jahr 1774, als er ihrem Schemenlaufen mittelbar beikommen wollte, warfen sie ihm etliche Fenster im Nichterhause ein. Wie er nun am 12. Februar 1775 den Maskenumzug nach dem sonntäglichen Gottesdienst einsach untersagen ließ, ohne ein gedrucktes Verbot des Kreisamtes von Keutte oder des Präsidiums von Innsbruck anzuschlagen, und durch den Postboten durchsickerte, in den oberen Gerichten Landeck und Imst seien Schemen gelaufen, betrachteten die jungen Vurschen von Pfunds die richterliche Verlautbarung als Gschaftlhuberei und Orangsalierung und

rudten Schlag zwölf Uhr sieben Mann hoch als Schemen vor bem Riche terhaus auf, larmten und liefen durch die Straffen bes Dorfes wie Unfinnige mit ihren Ruhschellen, und landeten, als fie bem Berkommen nach alter Ordnung Genüge getan hatten, beim Ave-Maria-Lauten um feche Uhr beim unteren Wirt Riegler. Diefer hatte die Burichen in ihrer Widersvenstigkeit mit Worten und Wein bestärft, wie auch so mancher unter ben 200 bis 300 Buschauern, Die Spalier bildeten, seinen But hob und bie Burichen anfeuerte, "fich luftig zu machen". Wirt und Wirtin gingen noch weiter und ermunterten die Schemenläufer, aufammenauhalten, dann könne ihnen felbst eine herangezogene Landmiliz nicht beis fommen. Der Gerichtsbiener und ber Bettelvogt von Pfunds, welche der Richter gegen die Gesetzesfrevler ausgesandt hatte, um die Schulbigen bingfest zu maden und in bie Reuche zu bringen, magten nicht, Sand anzulegen; waren fie boch felber arme Teufel, in Pfunde babeim, und hatten zu gewärtigen, daß bie Burschen ihnen ober ihrem "Biechl" einen "Tud" (eine Tude) antaten. Freilich mußten die fieben Unentwegten tags barauf vor dem Richter antreten und fich ftrenge Strafen androhen laffen. Dafür liefen am nächsten Donnerstag ichon 12 Schemen im Dorfe. Insgesamt beteiligten fich in fünf Aufzügen 32 Burichen; barunter hatten sich schließlich auch verheiratete Manner gemengt. Madden hatten ihnen die meisten Aleider zugebracht, soweit nicht alte Schemenausstattungen in ben Familien ber Beteiligten vorhanden waren. Schon feit Jahren führten bie Burichen von Pfunds ihr Schemenlaufen mit einer gebogenen, hohen, iconen Saube (Die Maste heift mittelhochdeutsch schemehoubet, bairisch schemhaupt), einer hölzernen Larve, mit Umhüllungen aus Weiberschürzen und Bortuchern und mit mehreren angehängten Ruhichellen aus. Ginzelnen hatte ein Schneiber "Bifiere" nach "Benetianer" Art aus dem Beltlin mit= und vielleicht noch mehr dahingebracht; denn gar mancher Beltliner Brauch bedt fich mit westtirolischem. (Ubrigens befand sich unter ben Angeklagten von Pfunds auch ein Wirt namens Unt. Wenia!) Undere Burichen verhüllten mit Flor ihr Geficht; in einem Saufe fanden fich eine ftattliche Ungahl hölzerner alter Larven von gutem Geschmad; ein besonderes Erbstud wurde allgemein bas Krismer Larvel genannt. Außer ben Schemen traten Bute, Huttler, Wilde Manner, Zoschler (= Zufler), einer als Roch, zwei als schwangere Weiber mit ausgestopften Bruften und unanftandigen Bebarden auf. Der eine ber Lettgenannten behauptete aber, er sei nur mit Mieder und Pumphosen "vermaschgiert" und sein Mieder "nicht ausgestopet" gewesen; vielmehr habe er ein doppeltes Leibel angezogen und fei er beshalb üppig erschienen. Ein anderer rudte "in fürchterlicher Tracht", ein dritter in Pelzvermummung aus; ein vierter wollte einen Baiduden ober huttler barftellen, aber es fehlte ihm an der nötigen Aussteuer. Ein fünfter verriet fich ber Behörde burch fein mangelhaftes Roftum, ein sechster durch seinen frummen Ruß. Gin Buriche ging in einem alten Schlafrod zur Masterade, aber fein Bater lief ihm nach, entriß ihm ben

alten Besen, ben er offenbar zum Bertreiben von Geistern und Hegen mitgenommen hatte, und schlug ihn damit! Im großen und ganzen hielt die Bevölkerung es mit den unbändigen Schemenläusern. Der Richter sandte lange Anklageschriften an das Kreisamt in Reutte und an das Präsidium in Innsbruck, verlangte Wahrung seines Ansehens, strenge Bestrasung der Unbotmäßigen und Auswiegler, und ließ einslies sen, daß sonst die nächsten Dinge in Pfunds noch ärger ausfallen wers den. Als einzige Schandtat war freilich dreißig Jahre zuvor das Pferd des Richters an Ohren und Schweif verstümmelt worden. Der Kreisshauptmann des Viertels Oberinntal in Reutte mußte persönlich an der Spitze einer Untersuchungskommission die ganze Widersehlichkeit der Burschen von Pfunds an Ort und Stelle feststellen, ein ausführliches Zeugenprotokoll ausnehmen und mit einem sorgfältigen Schlußbericht dem Präsidium nach Innsbruck senden.

Dabei stellte fich heraus, daß 1775 in Lermoos, Biberwier, Naffereith, Imst und Tarrenz das Schemenlaufen abgehalten worden war. In Imst liefen die Masten am 9., 16. und 23. "hornung" zwischen 1 und 4 Uhr nachmittags. Man unterschied brei Gattungen: die ersten waren bie Schemen (= Scheller), mit Larven, Spiegel und Ruhichellen ausgestattet; Die zweite die Roller mit Schellfrangen; die dritte die Tuger und Bandwurfte. Dagegen fagte ber Richter von Landeck aus, daß in feinem Bezirk seit undenklichen Zeiten kein Schemenlaufen abgehalten worden sei außer in Zams, wo es nach ben letten Feuersbrünften und Wafferschäben auch unterblieben fei. Das Gerücht von der Abhaltung eines Schemenlaufens in Landeck könne dadurch entstanden fein, fügte er harmlos hinzu, daß am letzten Kasnachtstag von 1775 eine Gruppe von 9 bis 10 Personen, als sogenannte Lanigers oder Dörcherbande, bas typisch tirolische fahrende Bolt, ausgestattet, in Ruhe an den Saufern jenseits bes Inns durch Landed zog, ohne fich in einem Wirtshaus aufzuhalten. Wir werden bald lefen, daß folde Oberinntaler und Binschgauer Karrner in manchem Kasnachtszug als Seelengestalten aus der anderen Welt auftraten.

Während die Angeklagten sich vor der Untersuchungskommission meist zurückhielten, sich auf die ungenügende Berlautbarung (es sei nur ein Erlaß wegen der Jesuiten angeschlagen gewesen!) und auf die Abhaltung von Schemenlausen in den Gerichten Imst und Landeck beriefen und darauf hinausredeten, daß sie eben mit den anderen "Narren" mittaten, erklärte der Psleger von Imst, die einschlägigen Berbote bezögen sich denn doch nur auf städtische Maskenbälle und Redouten der Nachtzeit und nicht auf ländliche Maskenaufzüge des hellichten Tages im Freien; er habe um so weniger das Schemenlausen in seinem Bezirf untersagt, als der frühere Kreishauptmann es unter seinen Augen geduldet habe, wie es auch von Pradl die Innsbruck üblich sei. Der neue Kreishauptmann war jedoch anderer Ansicht, sah in dem Berhalten der Burschen von Pfunds eine bedenkliche Unbotmäßigkeit, die freilich durch eine neue

Missetat in das schlechteste Licht gerückt wurde. Einige der Angeklagten stahlen nämlich am 21. März die Steuerberechnungen aus dem Gerichts-hause. Hatten die bisherigen Richter die Bermummungen und Maskensaufzüge nicht ganz unterdrücken wollen oder können, so müsse jetzt das kaiserliche Berbot vollends in Kraft treten. Die Ausstatungsstücke, bestonders die Gesichtsmasken, mußten abgeliesert werden, die Beteiligten wurden zu Stockhieben und zur Deckung der Gerichtskoften verurteilt und die Richter angewiesen, die Abstellung des Schemenlausens unerbittslich durchzusühren.

#### Imft als letter Bort bes Schemenlaufens

Die nächsten Zeiten waren zu unruhig und von den Kriegen gegen die Frangosen und der Erhebung Tirole erfüllt, ale daß fie dem Tiroler Brauchtum hold gewesen waren. Freilich, in der öffentlichen Anschauung trat ein gewisser Umschwung ein, man magte schließlich feine Gewaltmagnahmen mehr. Im Berordnungewege ichnürte man allmählich alles Unerwünschte ein. Immerhin vermochte Imft als das größte Gemeinwesen bes Oberinntales, bas ben Mastenzug einigermaßen beis behielt, dieser Überlieserung, wenigstens an einem Kasnachtsnachmittage, zuerst meift am Unfinnigen Donnerstag, schließlich am vorausgehenden Sonntag, treu zu bleiben. Die vorteilhafte Lage des alten Marktes, eine glückliche Mischung von bürgerlichem Handwerkertum und Bauerntum, eine farte örtliche Überlieferung, Die gabe Urt feiner Bevolferung und die vielen kunftsinnigen Talente, von denen ichon viele im 17. und 18. Jahrhundert fich als Maurer und Stuffateure, als Maler und Bildhauer hervorgetan hatten — man erinnere sich nur wieder einmal an die beiden Karmeliterbrüder Johann Raas (Fr. Ignatius a Jefu) und Martin Witwer (Fr. Athanasius) aus Imft, deren Ruf als Baumeifter zu ihrer Zeit Bohmen, die Glowafei und Ungarn ebenfo erfüllte wie jener bes anderen Oberinntalers Jakob Prandtauer (aus Stanz bei Landed) das Inneröfterreich -, mogen mitgewirft haben, daß gerade in Imft das alte Schemenlaufen felbft in den ödeften Jahren des Bormart fich zu einem neuen Glanze entfaltete. Der Tirpler Landesschilderer Beda Weber hebt 1837 hervor, das Schemenlaufen sei vielleicht ber einzige mahrhaft poetische Bug ber Dberinntaler Bevölkerung. Daß Imft bie Beimat ber beften Tiroler Mundartbichter werden, daß gerade bie Orte des Schemenlaufens, Raffereith und Axams, Die großen Dramatifer der Alpen, Frang Rranewitter und Rarl Schönherr, hervorbringen follte, fonnte er nicht ahnen. Weber berichtet, daß in dem uralten Markt Imft bas Schemenlaufen mit fonderlicher Ausbildung hervortrete, in mehr oder minder großen Berichiedenheiten aber durch gang Oberinntal und Sochvinschgan vorherriche, jedoch durch mancherlei Beichränfung immer mehr aus ber Übung fomme.

Es ift basselbe Bild wie beim Perchtenlaufen im Unterinn- und Buftertal, bei ben verschiedenen Umauas, und Stubenkomödien und bei ben Paffionsspielen auf dem Lande. Für die meisten Orte zu spät, brachte das Jahr 1848 dem schöpferischen Bolkstum eine gewisse gesetz liche Befreiung aus den Feffeln bes aufgeflärten Absolutismus. Grimms germanische Mythologie, Zingerles, Alpenburgs, Beyls und andere Sammlungen tirolischer Sagen, Meinungen und Brauche weckten wieder Vorstellungen vom ursprünglichen Sinn des Volksbrauchtums und trugen die Anschauungen vom symbolischen Kampf des unfruchtbaren Winters mit dem Erzeuger Frühling, des zunehmenden Lichts mit der empfindlichsten Ralte von einzelnen Gebildeten zu Bauern gurud, benen fie trot aller Bemühungen der Aufflärung, dem Landvolke die Furcht vor den Damonen der Natur und ber Menschen zu nehmen, immer gunächst geblieben waren. So herricht in ben Darstellungen des Schemenlaufens, die mit der Entfaltung des Zeitungswesens in Tirol feit 1853 zu erscheinen beginnen, und in dem Buchlein "Das Imfter Schemenlaufen" von Rurt Sichorn (Imft 1914) ihren Sobepunkt erreichen, Die Unschauung vom Sieg des Frühlings über den Winter als dem eigentlichen Sinn bes Schemenlaufens, vor.

Das Ringen zwischen ber Verflachung bes bobenftandigen Brauchtums, der Berstädterung des bäuerlichen Lebens, dem Fremdenverfehr und der Kestmacherei mit dem urtumlichen Wesen und dem bildhaften Denken der Schemenläufer, den Erfolgen mythologischer und volkstundlicher Forschung und dem erwachenden Beimatschut ift in Imst zu Gunften bes alten Schemenlaufens ausgefallen. Freilich war ber ursprünge liche Zauberglaube im Berlaufe der Sahrhunderte fart in den Bintergrund getreten und hat schließlich die Freude am Bergebrachten und Außerordentlichen, am Malerischen und Draftischen und der Drang nach Darstellen und Erscheinen Oberhand gewonnen, so daß viele Eigentumlichfeiten bes Brauches nicht mehr vom tieferen Sinn erfüllt find. Seit der stärkeren Rudbesinnung auf heimat und Brauchtum erwacht in weiteren Rreifen die Teilnahme am Schemenlaufen und bas Berftandnis für seine urtumlichen und magischen Rultformen. Wenn die verwunderten Städter von Innebruck, München und weiterher an ben Masten und Tänzen ihren "Narren" gefreffen haben, fo fteuert bas wenigstens etwas für den fostspieligen Aufzug bei. In den hungrigsten Zeiten nach dem Waffenstillstand des Weltfrieges vermochten die in Imst garnisonierenden englischen Goldaten sogar kostbare Masken, die denn doch bisher als wertvolles Familienerbe behütet worden waren, und andere Stude bes Schemenlaufens über den großen Ranal zu ichaffen, wie benn überhaupt die großen Sammlungen und Museen von Lonbon und Paris, Petersburg und Berlin, Nürnberg und München, Wien, Salzburg und Innebrud, Sterzing, Brigen und Bogen im Berlaufe ber letten 150 Jahre mehr Ausstattungen bes Tiroler Brauchtums an sich zogen, als das Bolk felber noch besitt.

#### Borbereitung und Abhaltung bes Schömeloufe in Imft

Bu Dreikonig tagt die hauptversammlung der Imster Fasnachtler und bestimmt die Abhaltung, Leitung und Durchführung bes nächsten Schemenlaufens. Go ift es feit Sahrzehnten üblich und auch am 6. Janner 1938 gehalten worden. Im Gafthof zum Birichen fommen die Kasnachtler zusammen, legen Bericht und Rechenschaft ab über ben Berlauf und das Ergebnis des letten Schemenlaufens, das für gewöhnlich alle brei bis vier Jahre durchgeführt wird - zum lettenmal 1934, beffen Ertrag vornehmlich dem Rirchenbauverein und dem Krankenfürsorgeverein von Imft zugute fam -, und wählen ben Borftand. Diesmal als Chrenobmann ben fiebzigiahrigen Kunstmaler Thomas Malch, ber feine Fasnachtler viele Jahre geführt, manches Schemenlaufen geleitet und auch burch seine Gemalbe viel zur bildhaften Wirtung bes Imfter Bolfsbrauches beigetragen hatte, als Obmann Strafenmeifter Josef Binther, als Schriftführer Erich Ropp, als Sadelwart Engelbert Auer und Josef Ambacher und verschiedene Beifiger. 218 Abhaltungstag bestimmten fie ben 20. Februar 1938. "Buire gian mar in D'Schalle", geht es raich burch Dbers und Unterstadt. Beimlich ruften bie Burichen, etliche tun fich zu einer Gruppe, zu einem Wagen, zu einer eigenen Aftion zusammen, alle hämmern und baftlen und ichnigen, indes bie Schwestern und Liebsten dem Ihrigen das Ritterband oder das Rollertuchl bestiden ober die Runftblumen und Perlen für den Ropfichmud ausammensegen. hinter dem Dfen aber ergahlt ber Bater, wie es aewesen, als er in die Kasnacht gegangen sei. Bald hört man auch schon bes Abends Schellen und Springen; benn ben Rollern und Schellern steht eine schwere und schwierige Aufgabe bevor, sich einzuüben mit bem gewichtigen Gehänge ber Gloden und Schellen, in ben tangelnden Geifterfprung ober in dem "Marichle" der Beren. Und wie in den Paffionsspieldörfern von Erl und Thiersee die Schuljugend nach Abschluß ihrer Stunden Rollen herfagt und Auftritte vorführt in aller Wichtigfeit, fo guden fich bie Imfter Buben bas Fasnachtstreiben ihrer Bater und Bruder ab und halten ichlieflich, wenn bas Schemenlaufen gludlich vonstatten gegangen ift, ihre eigene Rinderfasnacht. Der Imfter Mundartbichter Jakob Ropp (jest in Sall babeim) hat Diefes Bild festgehalten.

#### Jest flumperets

Wenn d'Imschter jet na Fasnacht probe jat war i geare wieder doube; weil i mecht d' Schaller sou'l geare und 's Hegenmarschle wieder heare.

Jell klumperet's in alle Gassle, 's ganz Schtadtle ischt voll Fröid und Schpaßle; kuan Imschter geits, döins jat nit lupft, und Jung und Alt probiert und hupft.

Und d'lang verschtorbne echte Alte, bia alls auf d'Fasnacht habe g'halte, vo de salle friagt me olbig z'heare, daß se gor im Grab no zapplet weare.

Da könne alle zamparlare, daß d' Imschter gschoubne Kouge ware, da mache d' Imschter sig nicht draus, heund ischt d' gonz Walt a Narrehaus!

#### Vigatter und Labara

Das eigentliche Schemenlaufen spielt sich auch jett noch zwischen 12 und 6 Uhr nachmittags in ben Straffen und auf ben Pläten ber Stadt Imft ab. Ihm voraus geht ber alte Brauch bes "Bigatters". Unter Bigatter verstehen die Imster das vormittägige Borfviel, in dem das alte Rügerecht im Volkswit fich frei macht. Ahnlich wie in den Volksschaus spielen und Kiguralprozessionen, ziehen Ausrufer voran, hier beritten und mastiert, in Begleitung einer bunten Schar von Kasnachtsmasten. Sie verfünden in freier oder gebundener Rede den Ablauf des Festes und halten Gericht über die Sahresereignisse bes Ortes. Man hat bas Wort Bigatter aus Bergatterung erklären wollen; mit ihm wird jedoch tein Befehl zur Sammlung verbunden. Die Ableitung "vor bem Gatter", entsprechend dem Fürtuch, liegt näher und klingt wahrscheinlicher; benn Anklage und Urteil nahmen unsere Borfahren nicht zu Hause, sondern im Freien, auf ber Spieltenne, "vor bem Gatter" vor. 3m Wipptal (Argtal) ist Bigatter als Flurname vertreten. K. Th. Boeniger geht ins Weite und erinnert an das albanische Zeitwort vifate, das Schreien, Lärmen bedeutet und an das lateinische vocare (rufen, einladen) ans klingt. Nach ihm käme noch der albanische Ausdruck für Gerte, Rute: vishkulli in Betracht, dem das lateinische virgula entspricht, das auf virga, ursprünglich uizga zurückgeht. Virgator heißt im Lateinischen der mit der Rute Schlagende, vegeter im Frangofischen auskehren, ausveitschen. Virgetum wurde auch ein altes subdeutsches Schützenfest genannt. Das Bigatter wäre bemnach ein virgatorium, ein Ausstäupen des Winters und zugleich eine Art purgatorium, ein Reinigungsaft vor Eintritt des Frühlings, der mit allem Winterlichen um und in uns auszukehren hätte. Hoeniger sucht noch die andere unverständlich ges wordene Bezeichnung ber Imfter Schemenläufer aus dem Illyrischen zu erklären, nämlich Labara (meist Labere gesprochen) — auch in Prus ift noch bas Narrengericht mit ber Labara bekannt -, b. h. gleichsam bas ehemalige Argumentum im alten Bolksschauspiel, hier ber fomischen Gruppe im Schemenumzug, bas auf einer Leinwand und hohen Stange vorangetragen wird. Das Wort läßt fich baher zunächst auf Labarum zurudführen, welches das Feldzeichen der Römer seit Konstantin geworden und als foldes in die geiftlichen Spiele und Figuralprozeffionen Tirols

eingedrungen war und noch heute, wenn auch verstümmelt, gebräuchlich ift. An einzelnen Orten trug man im 17. und 18. Jahrhundert folche Labara, folde Leinwandrollen mit Abbildungen von der Muttergottes oder von Beiligen mit entsprechendem Text auch bei kleineren firchlichen Umzügen mit. Im Albanischen gibt es ein Zeitwort laparos, das beschmutzen, besudeln bedeutet, woraus sich nach Hoeniger zwanglos ber Alugname Laber, 3. B. die ichwarze Laber bei Regensburg, erflären laffe. In derfelben Sprache heißt die schmutige Rebe, Die Bote, laperdi. Demnach fämen, von dem Begriffe des Schmutes und der schmutzigen Rede ausgehend, bei der Imfter Labara jene bofen, winterlichen, bem Menschen feindlichen Kräfte zur Berfinnbildlichung und zu Wort, von benen im Monat Februar - februare heißt im Lateinischen reinigen, im religiösen Ginne fühnen - bie Welt gefäubert werden muffe. Dars nach wiesen diese Bezeichnungen in eine weite Bergangenheit, vielleicht auf uraltes indogermanisches Brauchtum gurud, bas romanisch überschichtet erscheint, im wesentlichen aber in Tirol alvin-beutsch ausgepräat wurde.

Die wertvollsten Labara-Dichtungen verfaßte der Oberinntaler Schriftsteller Dr. Isidor Müller (1827—1900). Die Imster Fasnachtler ließen im Jahre 1911 die wichtigsten der vorausgegangenen fünfzig Jahre drucken.

#### Sheller und Roller

Die pornehmste und stärkste Gruppe, die Pracht und der Stolz ber Imfter Schemen, ftellen die Scheller und Roller bar. Erftere tragen mannlichernste, machtigebartige Larven, lettere junge, fast lächelndeweibe lidje. Die enganliegende, reich bestickte schwarze Lederhose hebt das schnees weiße Oberhemd mit der hochgeschloffenen Rrause des Rollers hervor. Schräg über ber Bruft trägt er bas "Ritterband", bas mit Orden und garten Blumen geziert ift. Um die Buften ift bas "Geröll" gegürtet, ein breiter Ledergurt mit runden Glodden, Schlittenschellen, befest. Auf dem Ropfe trägt der Roller ben "Schein" mit drei Glasfederbufcheln, über dem Hinterkopfe und Rücken ein schleierähnliches Tuch, in der weiß behandschuhten Rechten ben "Pemfel", einen Wedel aus Bolgfafern, ähnlich den Nürnberger Schembartläufern. Der Stock des Wedels ist anfänglich mit Brezen besteckt, die alte Berföhnungsgaben ersepen. An der rechten Lende des Rollers hangt das schon bestickte weiße Rollertuchl. an der linken eine Doppelquafte. Die weißen, gemodelten Strumpfe verstärken den Gindruck der zierlichen Gestalt, die Schnallenschuhe erinnern an das Schuhwerf der befferen Stände und guter handwerkerzeiten. Der Roller tritt geschmeidig, artig, frühlingshell auf, er tangelt und hüpft hin und her, verneigt fich vor dem barbeißigen Scheller, nect und lodt ihn und erscheint den meisten als Dame Frühling gegenüber bem herrn Winter. Der Scheller überragt ihn als fraftvoller Mann. Sein Ropfput ift viel größer und ernfter gehalten, Schulter und Rucen

beden ein weißes, rot besticktes Tuch, seinen breiten Gürtel beschweren große Ruhschellen, die waagrecht herausstehen, in der Hand trägt er einen langen, buntbestreiften, ausgabelnden Stab. Ruhig, gemessen, schreitet er einher. Er antwortet auf die Sprünge und Verneigungen des klinzelnden Rollers mit schwerem Geläute und Geisterschritt. Dem Vorroller solgen Duzende von Paaren solcher Scheller und Roller. Unter ohrenzbetäubendem Lärm führen sie auf einmal ihren Reigen auf. Der französische Roman de Fauwel aus dem 14. Jahrhundert und die schwäbische Ehronif des Freiherrn von Zimmern erzählen von solchem Lärmen geissterhafter Masten mit Glockengetön. Und die alten Imster Vauern sagen: "Wenn es luschtig macht "perlum". Dann bitt' mer unsern Herrzgott drum, Daß er uns Baura halfa soll, Und die Kolba wider wachsatoll Im Acker und im Tirgafald, Dann fröbt's earscht d'Imschter auf dar Walt!"

Das blendend weiße, fleckenlose Hemd mit der Halsfrause und die weißen Strümpfe gehören den Überwindern des Winters, den Huldigern vor der Sonne. Sie waren schon den "schianen" Perchten und ähnlichen Masken zu eigen, wurden auch bei den Bürgertänzen von Hall im 45. Jahrhundert getragen und spielen noch in den Trachten des Tiroler Bolkes eine hervorragende Rolle. Sie sind ein Erbstück aus ältester deutsicher Zeit, von Standesgruppen wie von den Schembartläufern, Scheffslern, Metzern gleichfalls hochgehalten, kurz, ein Zeichen, daß die Schelsler und Roller auf altkultische Gestalten zurückgehen, wenngleich ihre weitere Berschönerung einer späteren Zeit zuzuschreiben ist.

Zum auffallenden Kopfput der Scheller und Roller wurden schon verschiedene Ausschmückungen vergleichsweise herangezogen. Eurt Sachs wies auf die Felszeichnungen in den Südpprenäen (ein als Hirsch verstleideter Mensch führt einen Tanz auf), der Bozner Archäologe R. M. Mayr auf die Hirschgeweihvergabelung in den Felszeichnungen von Cemmo in Balcamonica (in den Brescianer Alpen neben dem Beltlin!) hin; neuestens steht das Sonnenrad mit drei federartigen Lichtzacken des sog. Kriemhildenstuhls bei Bad Bürkheim in besonderer Beachtung.

Schmiede des Stanzertals stellen vornehmlich die Auhschellen der Alpler und der Scheller her. Sie sind nicht die üblichen freisrunden Glocken, sondern vom Henkel abwärts gegen die Schellenöffnung bauchstörmig gestaltet und geschmiedet. Wegen der weniger anmutigen Form und der dumpferen Klangfarbe heißt man sie manchenorts auch Roller und in der Mehrzahl das Gerölle im Gegensatzum Namen ihrer Träger beim Schemenlaufen. Diese Schellen oder Rollen sollen im Stanzertal seit fast 700 Jahren geschmiedet werden, wurden früher in großer Jahl ins Schwabenland und in die Schweiz für das Alpvieh geliesert, ia, drangen sogar bis ins älpliche Südsranfreich vor. Als besondere Freude und Ehrung rechnet es sich jeder Schellenschmied an, ein Senztumspiel herzustellen. Darunter versteht man ein Dreiglockenspiel im Gesamtgewicht von rund 22 kg. Solche Sentumspiele werden von den

wohlhabenden Bauern gern zum Biehauf- und sabtrieb verwendet und auch zu Maskenaufzügen benützt.

R. Schabelbauer fand zwischen bem Tanz ber Moristen und benen ber Scheller und Roller Ahnlichseit. Gewiß kann man auch bei dieser Form auf eine Urverwandtschaft zurückgehen. Der angeblich spanische Tanz war um 1500 kaum mehr in Nürnberg allein geläusig. Dafür sprechen die Figuren Er. Graffers am Goldenen Dachl in Innsbruck. Jedoch erinnern gerade diese eher an Harletine und Akrobaten, die heute noch nur tänzelnd, hüpfend und sich spreizend auftreten können, als an Kulttänze, paarweis und gleichmäßig auftretende Schemen.

Scheller und Roller führen diejenigen, welche sie ehren sollen, in ihren Tanzkreis ein und belohnen das erhaltene Lösegeld mit Brezeln und Wein. Ihr Gehaben wird seit 100 Jahren meist als Rampf zwischen Winter und Frühling, ihr Wesen als Wachstumsgeister gedeutet. Aber auch diese Geschenke erinnern daran, daß diese Masken ursprünglich Seelenwesen verkörperten, die Buße heischten und Segen spendeten. Sie selber sind als Totengeister stumm. Den Schellern und Rollern folgt das eine oder andere Paar der Laggescheller mit Roller, die ihre Borläuser mit Holzschellen, Tschurtschen u. dgl. lächerlich machen, als Wildmenschen oder komisch ausgestattete ältere Tracht auftreten und für den Minus im Mysterium sorgen.

# Hegen, Rübeles Majen, Spriger, Tugner und Sachner

Über die Wilden Männer und Bute haben die Heren (Erdmütter) in Imft fast die Alleinherrschaft errungen. Sie bilden eine gesonderte Rafte, muffen fich zuerst ins herenbuch eintragen laffen und erinnern an bas wilde Beer, die wilde Jagd, die Sturmnachte. Gleich den Teufeln durften sie durch das Christentum ihre heidnischefultische Berkunft verloren haben. Die Imfter Bere ift ber Ausbund ber "Schiachheit", ihre mehrteilige Maste mit Warzen, Schweinsborften am edigen Rinn und auf ber frummen Rase und mit Ebergähnen im "lukaten" Mund ausgestattet, ber zu trinken, zu rauchen, aber auch zu ichnappen vermag. Blondes Flachshaar, Oberlander Dirndlfleid, weiße Schurze und roter Rock fiechen von dem verzerrten Gesichte unheimlich ab. Aus einer Nase ringelt sich eine Schlange hervor. Eine andere Bege endet in einem Bogelkopf oder Fifchichwanz. Die Beren ichwingen Befen maagrecht über bem Rovfe, springen und tanzen um ihre Berenmutter und zur Katenmusik ihrer eigenen Rapelle, bedrohen die Bute ber Buschauer und fehren diefen beruhigend die Schuhe ab. Wehe benen, die ihnen die Besen ents winden wollen. "Der werd bluit!" Mötigenfalls helfen alle Begen gus fammen, um die Standesehre zu retten. Saf. Ropp erzählt in feinem Gebicht "S'herezurfe", bag eine überwundene in ben Schweineffall wandern mußte.

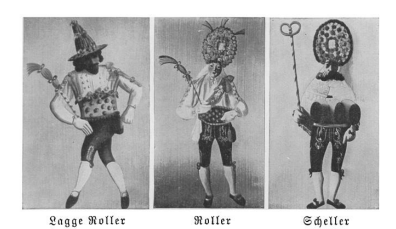






herenmutter

Sadner Sadnerin Lagge Scheller Rubele=Maja





Engel=Spriger Altfrank=Spriger Hege (Rach E. Torggler-Gemälben im "Breinößl"-Innsbrud)



Cadnerin aus Imft (Rach E. Torggler)

Die Hegen kehren am Tage nach dem Schemenlaufen wie überhaupt jedes Jahr die Fasnacht in Imst aus, voran die Zünder im Altsrank oder Weiberwisling, in der Hand die Laterne. Kecke Burschen suchen ihnen die Besen zu entwinden, da kommt es oft zu einer Kraftprobe bis aufs äußerste, zum "Zursen" (= zerrausen?).

Kübele-Maja (= Salige?) und Spriper bilden heute ein ungleiches Paar, sie in der einfachen Tracht der Alpenfennin, er im Altfrank mit bem Dreifpit ber Bopfzeit ober nach ber Art ber Engel und Mohren aus den gefleideten Krippen und größeren Weihnachtsspielen ausstaffiert. Die Spriger broben mit ihren fast meterlangen metallenen Wassersprißen, Maja mit nassen Tüchl, das in ihrem hölzernen Kübelchen genett wird. Mit ihnen bilden die Turner und Sacknerinnen heute die Ordnungemannschaft, welche die Strafe fur ben Aufzug von der Oberstadt in die Unterstadt und den Hauptplat freimachen und allzu Vorwißige abschrecken. Die Turner erschienen früher angeblich nur als männliche Masten in einem hanswurftfostum wie im Verchtenspringen und wie auch der Imster Pfleger von 1775 erwähnt. heute treten fie durchwegs paarweise auf, fie mit Wisling, Fozzelfappe und verzerrter Larve, er mit hohem But, Balsfrause und Pluderhose aus zweifarbigem Tuche. Die Turner und Sachnerinnen wehren mit ihrem Flitschensack, als wenn sie wirklich noch Damonen zu verscheuchen hätten, indes sie nur Bordrängende zurückweisen und ihren Spaß an etlichen Reugierigen auslaffen durfen.

Am ärgsten treibt es noch der Ruaßler (Raminkehrer), der seine Opfer, meist Mädchen, anzuschwärzen sucht und einer Maja zum Abwaschen überläßt. Mit seiner Leiter steigt er selbst in Häuser ein. Das Treiben der primitiven Seelenmasken erfährt neuzeitliche Gesittung. Aus dem Sühnefest für die Toten ist eine bis auf Bigatter und Labara ins Harmlose abgeschwächte Maskenrevne der Fasnacht geworden, in der Larvenlust und Faschingsübermut sich mehr auslärmen als ausleben.

#### Türfen

Wie erwähnt, schmücken die Imster die ersten der an die Maskengruppen anschließenden Festwagen, die meist Winter und Sommer in ihrem Kampse darstellen, mit Mais-(Türken-)kolben, Flachs und Weinreben. Flachs und Mais oder, wie man in Tirol sagt, Türken, wurden im 17. die 18. Jahrhun-bert im Oberinntal fleißig angebaut und die Weinrebe in dessen sonnigstem Hauptort Imst, den man deshalb sogar das "Weran Nordtirols" nannte, mit Sorgfalt gezogen. Den bäuerlichen-Schemenläusern sag alles daran, jegliches Unheil von ihren Ackern und Weinstöcken zu verscheuchen.

Der Mais, als Welschforn ober Türkischer Weizen nach dem Italienischen gran turco erklärt, war balb nach der Entdeckung Amerikas nach Spanien und Italien gekommen und in Tirol spätestens in der ersten Hälfte des 17. Jahr-hunderts verbreitet worden, was verschiedene Hinweise im Stamser Stifts- urbar von 1641 bezeugen. Wie in Venetien und in der Lombardei, wurde er

3 Dörrer, Schemenlaufen 33

auch hier balb ein wichtiges Nährmittel ber Landbevölferung. Aus dem Korn wird Polenta gemahlen, daher nennen die übrigen Italiener ihre Landsleute im Norden Polentari, Polentafresser. Der Mais durfte seinen Namen "Türsten" gleich dem "Türstenbund" seinem Äußeren verdanken. Dieser Name kann daher auch vom Deutschen, d. h. von Tirol aus ins Italienische zurückgewandert sein.

Neben den Dörchern und Lanigern, den Tiroler Zigeunern, die durch die Dramatifer Kranewitter und Schönherr in Dichtung und Theater beheimatet wurden, und benen wir in Agams wiederum begegnen werden, treten bei den Tiroler Maskenaufzügen, beim Blockziehen, Perchtenspringen usw. gerne Türken unter den Beren und Wilden Männern auf. Im Imster Schemenlaufen sind auffallenderweise Karrner und Türken nicht üblich. Saben hier bie Beren alle "fdiachen" Geftalten aufgefogen? Die Türken spielen seit der Bedrohung Offtirols, auf welche hin die Landesregierung zu Befestigungen antrieb, besonders aber seit ber ersten Belagerung Wiens, der badurch entstandenen neuerlichen Gefahr fürs Pustertal, bem Aufgebot manches Bergknappen Keuerwerkers und der Ansiedlung von tirolischen Gruppen im das maligen Oberungarn in Spiel, Maste und Boltsichrifttum eine beträchtliche Rolle. Schon Propst Leonh. Pacher von Neustift (1467 bis 1483) umgab Stift und Guter mit einer Befestigungemauer, weil plundernde Türken in Karnten hausten. Freiherr Christoph v. Wolkenstein († 1600) baute fein Schloß Robenegg, bas fich über Rienz und Gifact erhebt, zur Abwehr gegen die Turten aus. In den Schemenlaufen, Perchtenspringen, Nifolaus- und Weihnachtsspielen, Dreikonigsaufführungen usw. treten nunmehr Turten auf. Begunstigt durch die Bistorien ber Sesuitenspiele und Stiftstheater, brangen türkische Bertreter felbft in die biblischen Dramen und Legendenspiele bes Bolfes ein. Go läßt sich Antichrift im Thierseer Antichriftspiel von seinen Getreuen Harabscha, Mufta, Abraham und Jafob als ben Bertretern ber Beiden und Juden huldigen. Die aus der Geschichte vom geraubten Sohn bekannten Räuber werden nunmehr allgemein zu Türken verwandelt. So erzählt der Kurier im Unterinntaler Nikolausspiel, das Schnell anführt, daß Sankt Nikolaus einen Jüngling aus der Türkei gerettet habe. Drei Türken, Vorläufer des heiligen Nikolaus, erzählen in den Spielen von Zell am Biller, bag Mifolaus einen Sungling ihnen abgenommen und beimgeführt habe. Der weiße Borlaufer bes Bruder Rifolaussvieles berichtet, daß ein Pring von Spanien von den Türken befreit wurde und von Nikolaus Gilfe erreichte. Die drei Türken des Nikolausspieles von Reith im Unterinntal erinnern an die Heiligen Drei Könige. Im Breitens bacher Nikolausspiel wollen die Bettler gegen die Türken ziehen. Biels leicht find auch die Türkendiener so ins Schwazer (2. Depinusche) Nikolaussviel gekommen. Schnell berichtet außerdem noch von einem ganzen Spiel "Der türfische Bof". Diesen Spielen gingen die Türkenspiele des 16. und 17. Jahrhunderts voraus, Die icon 3. Minor anführt. Weiteres berichtet G. Schreiber im 3. Jahrgang des Jahrbuchs für Bolkstunde "Bolk und Bolkstum". Den ältesten Hinweis auf den Balkan in einem Tiroler Spiel stellt wahrscheinlich die Bezeichnung Natzen (= Serben) für das Gefolge des Mohrenkönigs unter den Drei Weisen des Morgenlandes im Bozner Fronleichnamsspiel dar. Schon Dante Alischieri führte in einem Reim seines Purgatorio (Ges. 19. 5. 140) raszia für Serben an. Naskus wurde ein Dakierhäuptling genannt. Unter Natzen versteht man in Tirol heute einen kräftigen, wilden Schnurrbart, bemnach einen kennzeichnenden Teil des Menschen für den ganzen.

#### Rüdblid auf das Imfter Schemenlaufen

Geschichtliches Bewußtsein, hausüblicher Brauchtumsstolz, Gemeins und Bolkssinn, Rechtsgefühl und Mutterwiß sinden am Sonntag vor dem Unsinnigen Donnerstag bei den "fölsafösten" Imstern ihren großen Tag. Mit dem Einschellen der Ehrengäste erreicht das Imster Schemenslausen meist seinen Höhepunkt, mit dem AvesMarias Läuten raschen Absbruch. Für drei, vier Jahre werden die kostbaren Masken und bunten Kleider wieder im Schrank als geschlechteralter Familienschmuck geborgen, bis der Imster wieder "in d'Schalle geht".

Busammenfaffend läßt fich fagen, bas Imfter Schemenlaufen hatte seine ursprüngliche Form in einem Lärms und Maskenumzug ähnlich dem Perchtenspringen, wurde durch oberdeutschen und handwerklichen Einfluß, burch ben Schmud weiterer Masten, besonders ber Roller und Scheller, bereichert und vornehmlich burch bie baroche Ausgestaltung zur Augenweide bestimmt, beren ursprünglich fultischesonbolischer Charafter stark zurückgetreten ist vor dem Schaugepränge der Typenpagre und nur durch das Springen, Tanzen, Schellen und garmen, Bespriten und Befudeln, Beischen und Beschenken einigermaßen verhüllt noch zum Ausdruck gelangt. Das geistliche Spiel und der kirchliche Umzug haben unbewußt beigetragen zur Aufrechterhaltung und Ausschmückung bes Schemenlaufens; das Mastenschniten, Krippenbauen und Beilige-Grab-Ausstatten war auch diesen mimischen Vorstellungen förderlich. Dhne Die Beschränfung burch firchliche Erläffe, Beschneibung vieler Rraftleistungen und liebevolle Dulbung bes auf einen Fasnachtstag zuruckgebrängten Umzuges durch die volksverbundene Ortsaeistlichkeit wäre das Imster Schemenlaufen kaum mehr in so eigenartiger Vielgestaltigkeit und Buntfarbigfeit bis auf uns gefommen, fondern infolge feiner Musartungen verzerrt, ber Aufklärung, dem Liberalismus ober dem Städters tum zum Opfer gefallen. Nach bem Weltfrieg hat fich außer Kunstmaler Walch auch fein Nachfolger in ber Vorstandschaft bes Stadtmuseums. Dberreaierungerat Dr. Karl Pfeiffenberger, um die Fortführung bes Volksbrauches und die Erhaltung kostbarer Erinnerungsstücke perdient gemacht. Im Theatersaal des Großgasthofes Breinöfil zu Innsbruck meisterte Kunstmaler Erich Torggler die hervorstechendsten Typen des Imster Schemenlaufens an die Holzplatten.

#### Schemenlaufen der Dachbardorfer von 3mft

In der Nachbarichaft von Imft fand und findet das Schemenlaufen in bescheidenerem Ausmaße mehrerenorts statt, so in den Dörfern Karres und Tarrenz und Naffereith am Tufe bes Fernpaffes. Befigen schon die Imster keine archivalischen Belege ihrer Spiele mehr, die Aufschluß über ihren großen Volksbrauch geben könnten, und wußte auch ihr Geschichtsschreiber B. Rock von 1882 nur zu melden, daß die dortis gen Ratsherren öffentliche Belustigungen insoweit duldeten, als sie mit Chrbarfeit und guter Sitte vereinbar waren, bas Schemenlaufen aber ihre besondere Unterftupung fand, wenn der Leiter des Aufzuges im Rufe stand, die altgewohnten Schranken bürgerlicher Fröhlichkeit einzuhalten, fo find wir über die Urt bes Schemenlaufens in den genannten Orten noch schlechter unterrichtet. Tarrenz mußte 1797 wegen Anstedungsgefahr ausnahmsweise auf die Abhaltung des Aufzuges verzichten. Biele Schnitzer vom Obtal und von Raffereith fanden regelmäßige Beschäftigung im Anfertigen von Larven für diese Umzuge und für die geistlichen Spiele, die insbesondere im Betal und in der Silzer Gegend eifrig und mit Mastenbräuchen in die Radstädter Gegend verpflanzt wurden. Darüber berichtet das Berfasserlerikon "Die deutsche Literatur des Mittelalters." (III., 152 ff.). hervorragende Bildhauer von Imit, fo die Professoren Bermann Rlop und Eduard Voich, fcmisten Larven für das dortige Schemenlaufen. Ein Reffe des jungst verftorbenen Dramatifers Frang Rranewitter, Josef Rranewitter in Naffereith, genießt heute als Larvenschnitzer Ruf.

## Schleicherloofe in Telfs

Über die sonstigen Tiroler Maskenzüge der Kasnacht muß ich mich furz faffen. Die Schleicherläufer von Telfe übertrumpfen die Imfter in buntefter Phantafie. Shre Figuren und Roftume tnupfen noch reichhaltiger an die Bunftzeiten an, das Agrarfultische, Schwere, Gleichs förmige bes Schemenaufzuges machte hier ben Aufwand von Atlas und Seibe, Spiten und Schnuren und Febern Plat und gefiel fich in einer Steigerung bes Außerlichen, wie fie an ber Entwidlung ber gefleibeten Rrippenfiguren und biblifdehistorischen Schausviele bes 17. und 18. Sahrhunderts zu verfolgen ift. Der Fasnachterufer eröffnet ben Bug, umidmarmt von Wilden Mannern, Die, ahnlich wie jene bes Schweizer Almabtriebs und bes Faschingsspiels ber ehemaligen Dorfjugend von Illten, in zottichten Baumbart gehüllt, mit Anütteln bewaffnet find und teuflische, dunkelbraune Bolzmasten und einen Lowenkamm mit oder ohne Rrone auf dem Ropfe tragen. Gine Musikbande im Roftum ber Zopfzeit marschiert den Schleichern, der hauptgruppe dieses Mastens zuges, voran. Gie ahneln ben Schellern von Imft, fteden in famtenen Aniehosen und seidenen Scharpen, tragen aber nur zwei, drei große

Schellen an ihren Rleidern und Netvisiere vor ihren Gesichtern, in den Banden Kahnen. Ihr Kopfput fpricht ebenso für ihre weiterfinnende Erfindung wie fur die Geschicklichkeit und Rraft ber Trager. Unter ihm fann man nur schleichen, nicht frei tangen. Er ftellt eine Alpenhütte, Jagbigene, einen Blumenftod, verschiedene Gewerbe (fo eine Schmiede, die durch Uhrwerk angetrieben wird), ein Landhaus, Schloff ober eine Ruine, einen Schmetterling auf dem Ahrenfeld ober bgl. bar. Den Schleichern voran geht ein Bortanzer, deffen Hut eine ganze Alpenwirtschaft vorführt. Der befracte Laternentrager sucht die Kasnacht; benn vordem schlichen die jungen Burschen von Telfs des Nachts mit ihren phantastischen Gebilden durch die große Gaffe des Dorfes. Der "Goafer" trägt das Roggeröll um die Buften, Sahnenfedern und Bergblumen auf dem hute. In der Mitte der Schleicher tanzen Tuxer und Turerin (Bauer und Bäuerin), Senner und Sennerin, Wirt und Kellnerin. Zwei alte Weiber mit Fopelfappen und Wifling jagen mit Spulhudern Ungute in die Flucht, Bettelstanger, Barentreiber, Laniger (Dörcher) erganzen das bunte Bild. Die übrigen Masten und die Kestwagen sind wie in Imst von der Stadt herbeigeholt und beanspruchen nicht unsere nähere Teilnahme. Auch der Umzug von Telfs wird regelmäßig erft nach jahrelanger Unterbrechung wieder aufgenommen.

#### Wampelerreiten in Agams und Umgebung

Rarl Schönherrs Geburtsort Arams auf dem breiten Mittelgebirge füdwestlich von Innsbruck ift eine alte Beimstätte bes Bolksschauspiels, des Krippenbekleidens, des Klachsbaues und der Handstickerei; er sah bor ungefähr brei Sahrhunderten erträgnisreiche Zeiten. Doch heute halten viele Axamer und Nachbarn an alten Bräuchen trop Stadtnähe und Kabrifarbeit fest, vor allem am Kampffpiel ihrer Wampelerreiter, neben benen aber noch zwei andere Arten von Schleichern, Die Turer und die Laniger, fortbestehen. Über ihre Tagestleidung giehen die Wampeler einen roten Frauenunterrock, barüber ein weißes, grobes Leinenhemd, das in den Armeln, an der Brust und am Rücken mit Stroh oder Beu ausgepolftert, d. h. "wampet" wird. über bas Gesicht binden sie eine alte Holzlarve oder eine gekaufte Papiers oder Drahtmaske, um sich unkenntlich zu machen. Die Kopfbedeckung ist nicht einheitlich, die meiften tragen fpitige, fegelförmige Tuten nach Urt ber harlefins ober ber Imffer Turer. An jedem Dienstage, Donnerstage und Samstagnache mittag nach Lichtmeß ruden die Wampeler, fraftige Männer, bewaffnet mit Knütteln, vom Schleicherwirt aus; ihnen voran tangeln ein, zwei "Schneuptuchelturer" mit ber langen Beißel, mit ber fie bie Leute aus ben Bäusern loden. Lorsichtig schleichen die Wampeler entlang ber Bäufer, denn solange sie den Rücken gedeckt haben, darf man sie nicht angreifen. Sobald aber einer Wand ober Zaun verläßt, ffurzt einer aus

ber Zuschauerschaft auf ihn und sucht ihn mit einem Rig rücklings auf ben Boden, in den Schmut zu werfen, ohne zu raufen. Bringt der auf ihm Reitende bies nicht zusammen, muß er ben Wampeler freigeben; er flüchtet zum nachsten Baun ober Baus, bis er auf bestimmten Wegen zweimal gludlich um bas ganze Dorf gelangt ift und fich als Sieger beim Schleicherwirt feiern laffen fann. Die Gruppe ber Laniger vertritt bie huttler und garveler aus ber Umgebung von Innsbrud und Sall. Mit Laniger bezeichnet man in Tirol umziehende Karrner, abgehauste ober abgebrannte Bauern, die ehebem teils aus bem Binichgan, teils aus der Möger Gegend famen. Diese Agamer ganiger können nicht "fauifd" genug ausgestattet fein, fie "teiflen" und wuffen gar arg um, während die Turer die vornehme Welt in "Samt und Seide" vertreten, bie "Festtagsfürtiger" und die Seidentüchlein der Bäuerinnen ausleihen und, wenn's infolge mangelnden Leumunds nicht reicht, mit einem gewöhnlichen "Scherben" (Arbeitsschurze) vorlieb nehmen; bas find aber Die "Schneuptüchlturer". Die Turer tragen wie die vornehmen Schemenläufer ein blendend weißes Bemd, bas ein Seidentüchlein am Salfe gus fammenhalt. Die Seidenschurzen werden als Pumphofen, wie ichon por 160 Jahren in Pfunds, aufgenäht, zu ben gemodelten weißen Strumpfen gehören bunte Liten in Die Schuhe, gu dem Fügner (Billertaler) But zwei Spielhahnfedern und ein rudwärts herabhangendes Seidentüchl. Much an den Achfeln hangen folche herab. Das "Larvl" muß besonders schon sein; benn der Trager geht darauf aus, an den Schleichertagen (Mantig, Erchtig und Pfinstig) Schlag 12 Uhr auszuruden, um zu gefallen, hubiche Madeln einzufangen, die ihm beim Schleicherwirt eine Salbe auftischen muffen, abends die Baufer aufzufuchen und mit allen anwesenden Tochtern zu tangen, aber ja fich nicht erkennen zu laffen.

#### Schemenschlagen im füdlichen Innsbrucker Mittelgebirge

Einen ähnlichen Brauch wie das Schemenlaufen von Imst nannte man in Innsbruck das Schemen- oder Schellenschlagen. Er scheint früh zu Beanstandungen Anlaß geboten zu haben; denn es wurden 1653 in Amras "höchst strässliche Insolentien und Ungebühr" festgestellt und dem dortigen Richter eine Nase erteilt. 1731 wurde der Brauch in Innsbruck schlechthin verboten. Er verzog sich ins südliche Mittelgebirge. Die Nähe der Stadt verdarb ihn schließlich auch dort. Noch vor wenigen Inhrzehnten banden sich die Burschen von Lans und in den Nachbarbörsern aus Zirbelholz geschnitzte Teufelss oder Tierlarven, aber auch schöne vor das Gesicht, sesten Hüte mit Vuschen von Hahnens und Pfauensedern, Spiegeln und Zierden von Schütenbesten und allerlei Klitterwerf aus, die von breiten, unter dem Kinn verschlungenen Seidens

bändern festgehalten wurden, trugen weiße hemden und Strumpfe und furze schwarze Lederhosen. Über die Achseln hefteten sie buntfarbige feidene Tucher. Um Leibriemen befestigten die Roller Schlittenglöcklein, die Scheller Ruhgloden und zwar meift nur eine ziemlich große rudwärts, die bei dem eigentumlichen tattmäßigen Schreiten und dem Wiegen bes Dberkörpers "einen Schnall" tat. Drei Borreiter eröffneten meist ben Bug, ihnen folgten, von Trommlern und garmmadern begleitet, paarweise die Masten mit Staben oder einem Richtenzweig in der Band, im Tatt ber Musit brei Sprunge por, und einen gurudmachend, zweis, breimal die Dorfftrage entlang. Ein oder zwei Burichen knallten mit ihren langen Peitschen. Dabei ging es nicht ohne Ortsneckereien ab für jene, die sich im verflossenen Jahre mißliebig gemacht hatten. War an ihnen der Mutwille gefühlt, zog die Gruppe ins nächste Dorf. Was man heute als Schemenschlagen sehen und hören kann, ist meist übler Unfug. Nur das Fasnachtsschnöllen ist der Jugend von Innsbrucks Umgebung "in Chren" verblieben.

#### Buttlelaufen von Pradl bis Abfam

In den Dörfern Pradl, Amras, Mühlau bis Absam lebt die Gruppe der Huttler fort, genannt nach den Hudeln, Lappen und Lumpen, in die sie sich verkleiden. Besonders jene von Rum und Thaur bilben noch ein geschloffenes Bange, wie zulett J. Ringler in den "Tiroler Beimat» blättern" (1936) bargetan hat. Auch hier trug neben dem barocken Bolksschauspiel das Arippenschniten und malen zur gegenseitigen Bereiches rung bei, ja schuf eigene Kasnachtsfrippen. Wir treffen Die Glöckler, Bottler, aber auch Flöckler, Alöpler und Zaggeler an, die Paare von alt und jung, Mann und Weib, gutem und bofem Beift. Der wildeste ift der Klöpler mit farbigen kleinen Holzschindeln an schmalen Gurten, während der Zaggeler kleine gelbrote und rotgrüne Wollquasten auf seiner Bluse trägt. Die Zottler mit ihren aufgenähten langen gefärbten Leinenfransen gleichen wilden, behaarten Männern. Den breitfrempigen gelben But mit grunem Band verdrangte ber an die Meraner Galtner erinnernde Aufput mit Pfauenfedern, Blumen und Flitter und Spiegel, vielleicht als Gegenstuck zum Altarturer, einer Steigerung der Turer, die einen altarförmigen Aufput aus Runftblumen und Flitterwerk mit einem Spiegel in ber Mitte auf ihrem Ropfe und zu ihrem Tugergewand tragen, bemnach ein Gegenstud zum Imfter Scheller. Das Abmullen. jest Schlagen ber Buschauer mit ber flachen Sand, früher mit Beitide ober Stab, hat fich als eine Eigenart ber huttler ausgebildet; fie trugen auf ihrer furzstieligen, langen Peitsche Fastenbrezen, Die sie unter Die Menge warfen. Mit ihrer Peitsche griffen fie ein. Der ursprüngliche Sinn bes Opferns und Spendens, des Zauberbannens und Bachstumsbelebens ift hier gang untergegangen. Das Rudwärtsbeugen ber Altartuger, ohne den Kopfputz zu verlieren, das Schnaggeln, Tanzen und Springen der Muller entfaltete sich hier zu besonderern Geschicklichkeiten. Zu den Mullern gesellen sich noch die Bärenschießer, Fasserrößler, die Altweibermühle, Senner und Sennerin, Mädchen anschwärzende Affen und dergleichen mehr.

#### Schellenschlagen in Matreiund Steinach am Brenner

Das Schellenschlagen erhielt sich in Matrei und Steinach am Brenner, vereinzelt wie noch in der Umgebung von Innsbruck. Wieder sehen wir wie bei den Schwerttänzern, Rollern usw. saubere, weiße Hemden und Strümpse und kurze schwarze Lederhosen, auf den Hüten Federbuschen, Bänder und etliche kleine Spiegel. Über die Brust der Schellenschläger ist ein Seidentuch kreuzweiß gebunden. Rückwärts am breiten Ledergurt hängt eine Schelle, in der Hand trägt der Scheller einen Stock oder starken Fichtenzweig. Bärenschließer, Fasserrößler solgen dem seierslichen Zug, den etliche Peitschenknaller mit ihrem Lärm begleiten. Das Fasnachtsschnöllen mit der Peitsche ist einer der ursprünglichsten und noch geläusigsten Vorfrühlingsbräuche der Tiroler Dorfsugend.

#### Zustrennen in Prad im Binschgau

Noch mehr als das Schellenschlagen scheint das Schemen- oder Zust rennen in Prad im Binichgau gefährdet gu fein, wie R. Staffler in ber Gudtiroler Beimatschrift "Der Schlern" naher ausführt. Db wir in Bufl, bem Gegenftud jum mannlichen Bottler, eine Ableitung aus hagazusa (= Bege) erbliden burfen, ist insofern in Frage gestellt, als man folde schlampige Weiber im Puftertal zuise nennt, nach jenem naffen Buber, mit bem man ben Bactofen zum Schluffe reinigt. Das Rennen findet am Unfinnigen Donnerstag fatt. Junge verfleidete Burschen ziehen einen Pflug durch jeden Weg des Dorfes, als ob sie ihn aufreißen wollten. Man heißt fie Schimmel; ihr Unführer, eine Maste, leitet den Pflug. Der Sämann fat hinter ihnen aus seinem Korbe (meift Sägmehl), Bauer und Bäuerin ichließen fich an, lettere mit bem "Maren» benzegger" für die Arbeitsleute, bann diese felber (Chehalten) mit ihren Keldgeräten. Sandwertsburichen und Bruder Liederlich beschließen den Bug, Buflen umschwärmen ihn in ihrer zerlumpten Masterade, ihren Larven und Schellen, um den Roggen aus dem Winterschlaf zu wecken-Meugierige Mädden werden angerußt, Männer muffen fich burch einen Trunt von den Buflen freimachen, wollen fie nicht den Befen auf bem Rücken verspüren. Das Schemenrennen bricht mit dem Ave-Maria-Läuten ab, benn fonft erhalt ber Bofe Bewalt und entführt Teilnehmer. Sm benachbarten Stilfs lebt noch die Erinnerung an bas Zustrennen fort.

#### Gierflauben in Zams im Dberinntal

Als bescheidenstes Maskenlaufen mag das Eierklauben in Zams und Eierlaufen in Fiß im Oberinntal gestreift werden. Der Eierklauber hat die Aufgabe, die aufgestreuten Eier in sein Körbchen zu sammeln, indes der Laufer eine größere Strecke des Weges zurücklegen muß. Wer zuerst einwandfrei seine Aufgabe erfüllt, ist der Sieger. Die Hauptpersonen umgeben verschiedene Masken, Koller, Dörcher usw. Das Fisser Eierslaufen ist schon ein ausgesprochener Osterbrauch, ein Kinderspiel geworzden. Mit einem Bein hüpfend und in einer Hand ein Fähnchen haltend, mußten die Beteiligten die Eier auslesen. Die Eier bildeten den Siegerlohn.

#### Blockziehen

Das Blockziehen, das Bermählungsfest des Wilben Mannes mit der Wilden Frau, fand ursprünglich statt, wenn ein Jahr oder ein Fasching ohne Hochzeit im Orte vorübergegangen war. Es wurde vereinzelt auch Larchziehen genannt. Die Regierung zwang seine treuen Anhänger, den Brauch in die Fasnacht vorzuverlegen. In vielen Inntaler Orten blieb er dis ins 19. Jahrhundert erhalten, vereinzelt und abgeschwächt lebt er noch heute fort. Mancherorts trat an Stelle des Blockziehens der Sterzinger-Moos-Wagen mit der Jungfernmühle. Das Zillertaler Faschingszeiten beschränkt sich heute ausschließlich nur mehr auf eine fritische Jahresrundschau, den Rest des im Unterinntal nicht ganz undefannten Haberseldtreibens. Als letzter Junftbrauch ist der Metgersprung in Rattenberg wieder zu Ehren gelangt.

## Egethanflin Tramin und Salurn

Der Wilde Mann lebt in den Kasnachtsbräuchen bes beutschen Etichlandes von Mals bis hinab an die Spracharenze von Tramin und Salurn als Gehetter fort, ber ichlieflich wie ber Bar erschoffen ober wie ber Lindwurm erstochen wird. Mit Efeublättern am Körper, mit einem Basenfell am Gesicht bedeckt, wird er vom Jäger fortgetrieben und am Marftplat zur Strede gebracht. Gin Trompeter mit Knechten eröffnet ben Bug, "Schnöller" mit ihren Geißeln, Wegmacher, Felbarbeiter, ein bon Ochsen gezogener Pflug, ein Gamann mit Egge, Bauer mit Geldbeutel folgen und ftellen ihre Arbeit mimisch bar. Die hauptfigur, ber Egetmann ober Egethanst, in schwarzem Rock, weißen Handschuhen und Bylinder, eine Puppe, wird in einer Raleiche mitgeführt. Reben ihm sitt seine Braut, ein verkleideter Bursche. Dem Ausrufer folgen an Masten ber Diener, ber bas Unklagebuch halt, ein anderer mit ber Laterne, in ber ein Maisfolben ftedt, ein britter mit einem Regenschirm als Baldachin und ein vierter mit einer Leiter, mit der der Ausrufer auf den Brunnen ber größeren Plate fleigt, um vor der Menge des Bolfes den Egetmann über die Ereignisse des verwichenen Jahres zu befrasen und gestrenges Gericht abzuhalten, dem aber nicht mehr viel von von seiner früheren Schärse übrig bleibt. Indessen näht der Schneider zwei Nebeneinanderstehende zusammen, wird die Burgl mit ihrem auss gestopften Kinde im Rückford von einem Treiber mit seiner Peitsche, die in eine Schweinsblase endigt, fortgetrieben, reitet der Arzt auf einem Maulesel nach, wirft der verschuldete Bauer seinen mit Glasscherben gefüllten Geldbeutel den Gläubigern vor die Füße und stürzt sich in den Brunnen u. dgl. m. Der Egetmann selber empfing von den Begleitern Liebkosungen, Zuruse und Huldigungen verschiedener Art und wurde schließlich der missliedigsten Person des Ortes als Bräutigam vor die Türe gesett. Etliche Typen aus der Gesellschaft des Egetmanns stehen dem Zustrennen am nächsten.

#### Die Larven

Damit dürften die wichtigsten Maskenumzüge der Tiroler Kasnacht, soweit sie noch heute üblich sind oder — in Südtirol — wenigstens bis zum Ausbruch bes Weltfrieges fich aufrecht erhalten hatten, angeführt fein. In ihrer außeren Gestalt haben Barock und Rototo ben ersichtliche ften Einfluß ausgeübt. Die meisten Trachten und fonstigen Ausstattungse ftude gehören dem 17. bis 19. Jahrhundert an. Ihr Beginn ift die fpielfreudigste, pruntvollste, aber auch mastenfroheste Zeit Tirols; eine berudende Ausstattung bes Brauchtums und Theaterlebens bemache tigte fich seiner Bevölkerung. Schon im zweiten Drittel des 18. Jahrs hunderts begann ber Rampf um diese Boltskultur. In Roffum und Tracht, in Maste und Tang erhielt die Bevolferung aus dem Barod feine zweite große Zeit. Welch ein Reichtum, welch eine Geschicklichkeit, welch glückliche Ausnützung des eigenen Flachsbaus, der Hausweberei und Bausstickerei, welche Phantasie zeigt sich allein in den Masten. Einen Überblich über Die geschnitten Gefichter ber Scheller, Roller, Bils ben Manner, Beren, Schutzgeifter, Teufel ufm. ju geben, ginge weit über ben Rahmen Diefer Arbeit hinaus, weil damit auch die Perchtens brauche, geistlichen Umzuge, Fasnachtsspiele, firchlichen Aufführungen ber Bürger und Dörfler miteinbezogen werden mußten. Die Mastens benützung geht in Brauchtum und Spiel, in Fasnacht und Kirchenfest nebens, ja manchmal miteinander; eine fauberliche Trennung liegt gar nicht im Wesen der Mitwirkenden, und bei fo mancher Maske ift es schwer zu entscheiben, fur welche Zwecke fie angefertigt war. Das geifts liche Schauspiel und die darftellende Runft ftugen in vielen Fällen erft wieder die Ausstattung der mimischen Bräuche. Aber auch das reiche Erbauungs, und Predigtschrifttum, die bunte Teufels, und Marren, literatur des 16. Sahrhunderts, die Typen der Commedia dell'arte und die durch die Berenprozesse gesteigerten Borstellungen, die barocen 3wischenspiele u. v. a. nahmen Ginfluß auf die Erweiterungen ber volkes

mäßigen Mastenfeste in Tirol und wirften nach bis auf unsere Beit. Der Gefahr einseitiger Bewertung bes "unterirdischen Erbautes" und bes "gesunkenen Rulturgutes" fann felbst berjenige ichwer entgeben, ber das Aderwerk dieses Bolkslebens und Bolksichaffens an der Band bes nun über die gange Welt verstreuten Materials aufzeigen zu tonnen vermeint. Mit mandem Fund andert fich bas Bild, und trop vieler Beröffentlichungen ist wahrlich erst ein geringer Teil des tatsächlich Geschaffenen erschloffen worden. Wie fehr die Bermengung von Bolfsbrauch und geiftlichem Spiel beim Maskentragen schon im 15. Jahrhundert fortgeschritten war, deutet ein Regievermerk des Sterzinger Maria-Lichtmeß-Spiels an, bas bie Beziehungen zwischen bem Meuftifter Rlofterdrama und den geiftlichen Burgeraufführungen des 15. und 16. Jahrhunderts in Tirol erhellt, daß der Praecursor ausgestattet sei non larva nec equina barba indutus, sed sceptrum vel baculum depictum. Ahnlich besorgten Bemerkungen begegnen wir noch in anderen Tiroler Spieltexten. Die Rechnungsausgaben über die Masten des Bozner Fronleichnamsspiels eröffnen einen weiteren Ginblid über bas uns in den Museen von Sterzing und Bozen und durch die Darftellungen der Pacher Überlieferte hinaus. Da diese Mastenbenützung an bestimmte Typen, Engel und Teufel wie überhaupt alle überirdischen Gestalten, Frauenrollen usw. gebunden war, wirtten diese gleichzeitig auf Brauchtum und Bolfsschauspiel fort. Im Jahre 1912 durfte der Darsteller jenes Teufels, ber bem Judas ben Strick im Erler Paffionsspiel zuwirft, wieder in alter Maste und Tracht erscheinen, Die von geheimnisreichen Überlieferungen erfüllt waren. Neben den Perchtenspringern benüten vornehmlich etliche Rollen der Nikolaus, und Dreikonigspiele Masten bis auf den heutigen Tag. In solche find auch manche Typen der Schemenläufer und Perchtenspringer übergegangen, jedoch immer nur als 3uwachs in ben Aufzügen Diefer Stubenkomodien, nicht gur Bereicherung ihres bramatischen Lebens. Einzelne Typen, wie die Beren, oder Motive, wie die Altweibermühle, treffen wir in felbständigen Bolksichauspielen wieder an, fonnen aber nicht ihre unmittelbare Entwicklung aus ben Maskenumzügen wahrscheinlich machen. Auch den Rampfspielen begegnen wir in Bolfestücken, wie May und Berbft, das uns Bigil Raber bon Sterzing überliefert hat; aber beffen Charafter ift zu ausgesprochen humanistisch-bürgerlich, als daß es aus einem Maskenspiel hervorgegangen sein könnte. Das gleiche trifft beim Reidhartspiel zu, beffen Ordnuna Bigil Raber aufgezeichnet hat. Bei ben Fasnachtsumzügen war eben Das Wesentliche und Wichtiaste das Lärmen, Umziehen, Verkleiden: das alles allein genügt noch nicht zu einer bramatischen Weiterentwicklung. Wir kennen nun freilich auch nur wenige Kasnachtsspiele aus Tirol und können nur aus gewissen Gemeinsamkeiten mit schweizerischen und aus Anspielungen auf Zustände, wie im brauchtreuen Kals, auf ältere Bors lagen ichließen.

\*

Much wenn wir bem Barock und ben Bunftleiftungen ben lowenanteil am äußeren Bilbe bes heutigen Schemenlaufens in Tirol guerkennen muffen und damit zum lettenmal bas Problem ftreifen, mas alles zum bairisch-alemannischen Bolksbarod geführt hat, und wie gerade in unferem engeren Alpengebiet alter Rult fich jum Schaubrauch auslebte und handwerkliche Landesföhne fich als firchliche Raumfünftler fern ihrer armlichen Beimat hervortaten wie nie guvor - zwischen Die Oberinntaler, Binichgauer und Graubundner Maurer und Baumeister traten damals ebenbürtige aus bem Bregenzerwalbe -, wollen wir ben Urfprung aus bem Toten- und Agrarfult, ben überzeitlichen Sinn und tiefften Wert, durch Freude Die Fruchtbarteit bes Lebens gu fördern und das geheimnisvolle Werden des Frühlings in und um uns zu beschleunigen, als eine noch nie versagte Rraft bes Bauerne und Bolfstums ber Tiroler Berge und als bas Befentliche feiner fofflichen Mastenaufzüge ichaten und beffen vollsverbindende Rrafte und ichopferische Gestaltungen begrüßen.

Die Tiroler Maskenbräuche haben vor ähnlichen den alten, seelischen und sinnlichen Charafter, der ihnen innewohnt, zu einem guten Teil in unsere Zeit gerettet. Hinter den malerischen Vildern und dem urstümlichen Tun treibt noch der unverwüstliche Bolksglaube mit dem greisbaren Nuten für die täglichen Lebensnöte des Vauern, zugleich aber auch ein blutvolles Ahnen von dem einheitlichen Schöpfungswerke in der Natur und Übernatur, in der eigenen Landschaft und im eigenen Bolke, an dem als dem ursprünglichen Gesundbrunnen wir alle wieder teilhaben wollen.

# Andere Schriften von Dr. Anton Dorrer:

**Axams, die Heimat Karl Schönherrs.** Herausgegeben vom Landessverkehrsamt für Tirol, Junsbruck 1937. In halt: Das Axamer Mittelgebirge alter Aulturboden: Flachsbau, Hausweberei, Hauslickerei, Krippenbau, Bolksichauspiele, Musik, Bauerndichter, Holzschniber, altes Brauchtum.

Die Thierseer Passionsspiele von 1799 bis 1935. Mingen um Bestand und Gestalt eines Tiroler Bolksbrauches, Innsbruck 1935. Mit Zeichemungen von Al. Burger-Gjies. In halt: Zum Geseit! Im Lande der Bolksschauspiele. Das Dorfgelübde von Thiersee des Jahres 1799. Das erste Passionsspielhaus vor der Kirche. Der Passion von 1801. Metternich wider Thiersee. Der bahrische Kronprinz rettet die Passionsspiele. Der Kampf geht bis 1848 weiter. Neues Leben, neue Spielegeselsschaft, neues Passionsspielhaus im Jahre 1854/55. Geistliche Kührung, geistliche Texte 1875—1906, Ein Naturdichter beim Spiel: Anton Renks Eindrücke von 1895. Passionsbilder von B. del Perv. Die neue Zeit seht 1921 ein. Thiersee in dänischer Darstellung. Das Festipielhaus am See 1927. Das Kreuz an der Grenze 1933/34. Thierseer Sagen.

Deutsche Dichtung an Eisack und Etsch von 1918 bis 1935. Innsbruck 1935, Bostsach 116.

Etschländer Buchwesen und Geistesleben. Bogen 1933.

Das Innsbruder Verlagshaus fel. Rauch und seine Borganger von 1673 bis 1929. Ling a. d. Donau 1929.

Adolf Pichler, der deutsche Alpenklassifiker aus Tirol. Bon J. E. Badernell. Fortgesetzt und abgeschlossen. Freiburg i. Br. 1925.

Bermann von Gilms Weg und Weifen. Innsbrud 1924.

Karl Domanig als Student in Junsbruck, Strafburg und Rom. Münschen 1924.

Das Erler Passionsbuch. 6. Aufl., Erl 1922.

Tiroler Rovellen des 19. Jahrhunderts. Herausgegeben, Leipzig 1922.

Tiroler Novellen der Gegenwart. Herausgegeben, Leipzig 1919.

Südtirol. herausgegeben von A. v. Grabmayr, redigiert, Berlin 1919. Im Kampf mit Italien. M.-Glabbach 1918.

Dom Isonzo bis in die Seifera. Saarlautern 1916.

Karl Domanig und die tirolische Literatur seit 1800. 3. Aufl., Rempten 1914.

Andreas hofer auf der Buhne. 2. Aufl., Brigen 1911.

Außerdem größere Beiträge in: B. Stammlers Berfasserlerikon "Die deutsche Literatur des Mittelalters"; Buchbergers "Lexikon für Theologie und Kirche"; Gutenbergjahrbuch 1931 und 1937; 3. und 4. Jahrbuch für Bolkstunde "Bolk und Bolkstum"; 3. und 4. Literaturwissenschaftliches Jahrbuch; 2. Buch "Tirol"; 2. K. Fischnaler-Festichrift; K. Bells "Südtirol"; P. Siebert? E. v. Dandel-Mazzetti-Bert; Archiv für neuere Sprachen, Dichtung und Bolkstum, Forsichungen und Fortschrift; Gelbe Defte; Tiroler Heimat; Westermanns Monatsheste; Germanisch-romanische Monatsschrift; Deutsche Literaturzeitung; Der Schlern; Zeitschrift für beutsche Philologie; Zeitsschrift für Bolkstum; Zentralblatt für Bibliothekswesen u. a.

