

### Universitäts- und Landesbibliothek Tirol

### Die Systeme der praktischen Politik im Abendlande

Oekumenische Politik oder allgemeine Einleitung und Aufstellung der Grundbedingungen zum Staatsleben überhaupt

Vollgraff, Karl Friedrich Gießen, 1828

urn:nbn:at:at-ubi:2-9198





# Oekumenische Politik.

### Die Systeme

der

# praktischen Politik

im

### Abendlande.

Von

### Karl Vollgraff,

Doctor der Rechte und Philosophie, ordentlichem Professor der Stantswissenschaften z Marbuig.

### Erster Theil.

Ockumenische Politik oder Allgemeine Einleitung und Aufstellung der Grundbedingungen zum Staatsleben überhaupt.

Giessen, bei B. Ch. Ferber, 1828.

# Oekumenische Politik

oder

Allgemeine Einleitung

und

Aufstellung der Grundbedingungen zum Staatsleben überhaupt.

Von

Karl Vollgraff.



Giessen, bei B. Ch. Ferber, 1828.



Il ne s'agit pas de faire lire, mais de faire penser.

Monteequieu, de l'esprit des lois. XI. 20.

# System

und

# Inhalts - Verzeichnifs des ersten Theils.

| vorwort zum ganzen Werke.                 |              |
|-------------------------------------------|--------------|
| I. Ueber Charakter, Religion, Auf         | <u>C</u>     |
| klärung, Kultur und Bildung de            | r            |
| Völker als Bedingungen und Er             |              |
| fordernisse zum Staatslebenüber           | <del>-</del> |
| haupt.                                    | Seit         |
| a) Ethnographischer Ueberblick der Völ    | <u>,</u>     |
| ker der Erde. §. 1                        |              |
| b) Worin besteht die Aufgabe des prac     | -            |
| tisch-philosophischen Politikers? §. 2    |              |
| c) Es bilden und entwickeln sich die Völ- |              |
| ker nicht nach einem Leisten, son         |              |
| dern ein jedes nach seiner besondern      |              |
| charakteristischen Individualität. §. 3.  | 16           |
| d) Begriffsbestimmungen von Kultur,       |              |
| Aufklärung, Bildung, Civilisation         |              |
|                                           |              |

| ,                                      | Seite |
|----------------------------------------|-------|
| a) Was ist Kultur? §. 5                | 23    |
| B) Was ist Aufklärung? S. 6.u.7.       | 27    |
| 7) Was ist Bildung? §. 8               | 34    |
| 8) Was ist Civilisation? §. 9          | 35    |
| e) Was ist der Stäat? §. 10            | 36    |
| e) Welche Eigenschaften sind zum       | ;     |
| Staatsleben unbedingt erforder-        |       |
| lich? oder von dem Charakter,          | ,     |
| der sittlichen Kraft und der           |       |
| Staatsfähigkeit der Völker als         |       |
| Entstehungs - und Fortbildungs - Ur-   |       |
| sachen des Staats überhaupt. §. 11     |       |
| und 12. Schema                         | 39    |
| a) Von der Kraft und dem Freiheits-    |       |
| begriffe. §. 13                        | 43    |
| β) Von der sittlichen Kraft oder Sitt- |       |
| lickkeit und der dadurch gegebenen     |       |
| Staatsfähigkeit. §. 14                 | 46    |
| γ) Von der Religion. §. 15 u. 16       | 52    |
| 8) Von der Schönheit, dem Schön-       |       |
| heits-Gefühle und Schönheits-Ge-       |       |
| schmacke. §. 17                        | 59    |
| e) Von der Sprache. §. 18              | 60    |
| f) Von den Resultaten des sittlichen   |       |
| Charakters oder des Zusammenwir-       |       |
| kens aller bisher abgehandelten Eigen- |       |
| schaften desselben in Beziehung auf    | į.    |
| Staatszweck und Staats-Ver-            |       |
| fassung.                               |       |
|                                        |       |

|                                           | Seite      |
|-------------------------------------------|------------|
| a) Von dem Humanitätszwecke des           |            |
| Stames und dem dadurch gegebenen          |            |
| öffentlichen Leben. §. 19 u. 20.          | 66         |
| β) Kasten-u, Stände-Abwesenheit, so       |            |
| wie strenge Uniformität des Pri-          |            |
| vatrechts. §. 21                          | 70 .       |
| γ) Demokratisches oder volksthüm-         |            |
| liches Princip. §. 22                     | 71         |
| 8) Proportionelle Gleichheit der ma-      |            |
| teriellen Staatslasten und Pflichten      |            |
| nach Maasgabe des Vermögens. §. 23.       | <b>7</b> 5 |
| e) Völlige Gleichheit der Pflicht zu Lei- |            |
| stung persönlicher Dienste. § 24.         | 75         |
| ζ) Oeffentliche Erziehung durch           |            |
| Oeffentlichkeit der schönen               |            |
| Künste u. Lehr-Austalten. §. 25.          | <b>7</b> 6 |
| η) Die Regierungskunst oder Poli-         |            |
| tik besteht blos in der aufgeklärten      |            |
| Wahl der passendsten Mittel zu allen      |            |
| bisher genannten Zwecken und Institu-     |            |
| ten. § 26                                 | <b>78</b>  |
| 3) Nur der Staat giebt seinen Mitgliedern |            |
| ein Vaterland. §. 27                      | 83         |
| i) Nur Staaten haben eine Geschichte.     |            |
|                                           | 83         |
| g) Können die Völker schon durch blose    |            |
| Kultur und Selbst-Erkenntnifs             |            |
| (subjective Aufklärung) zum Staats-       |            |
| leben befähigt und auferzogen             |            |
| werden? §. 29                             | 86         |
| h) Vom Verfalle der Volker und            |            |
| Staaten oder der allmäligen Con-          |            |

|                                                  | Seite |
|--------------------------------------------------|-------|
| sumtion der sittlichen sowohl                    |       |
| wie unsittlichen Kraft. §. 180.                  | 93    |
| II. Ueber die Charakter-, Staats-                |       |
| fähigkeits-, Religions-, Kultur-,                |       |
| Aufklärungs- und Bildungs-                       |       |
| Verschiedenheit zwischen                         |       |
| den (antiken und modernen)                       |       |
| Völkern des Abend- u. Mor-                       |       |
| genlandes und die Unzuläs-                       |       |
| sigkeit, sie unter eine sittliche                |       |
| und charakteristische Kathego-                   |       |
| rie zu bringen. §. 31                            |       |
| a) Von der charakteristischen Ver-               |       |
| schiedenheit und Opposition                      |       |
| zwischen dem Morgen- und Abend-                  |       |
| lande überhaupt                                  |       |
| a) Von der Charakter-Verschiedenheit.            |       |
| §. 32                                            | 105   |
| β) Von der Verschiedenheit der Frei-             |       |
| heitsbegriffe. §. 33                             | 107   |
| γ) Von der Staatsunfähigkeit der                 |       |
| Asiaten. §. 34                                   | 108   |
| 8) Von der Religions-Verschieden-<br>heit. §. 35 | 400   |
| e) Von dem mehr oder weniger sichtbaren          | 108   |
| Mangel des ächten Schönheits-                    | •     |
| Gefühls und Geschmacks bei den                   |       |
| Asiaten. §. 36.                                  | 114   |
| 5) Von der Sprachen-Verschieden-                 |       |
| heit. S. 37.                                     | 445   |

dere unter einander charakteristisch verwandt und ähnlich? §. 80. . .

| \$                                     | eite |
|----------------------------------------|------|
| c) Worin sind sich die südlich-anti-   |      |
| ken u. nördlich-modernen Abend-        |      |
| länder insbesondere verwandt und       |      |
| was knüpft sie historisch zusammen?    |      |
| §. 81,                                 | 159  |
| d) Worin sind sich die alten und neuen |      |
| Völkerstämme des nördlichen Eu-        |      |
| ropas verwandt? §. 82                  | 161  |
| e) Verknüpfende Stufenleiter zwischen  |      |
| Griechen, Römern, Germanen und         |      |
| Slaven in Beziehung auf Staatsfor-     |      |
| men und Verfassungen. §. 83 u. 84.     | 163  |
| V. Ueber die spezielle Charak-         |      |
| ter-, Religions-, Kultur-, Auf-        |      |
| klärungs-, Staatsfähigkeits-,          |      |
| Beherrschungs-, Verfassungs-,          |      |
| Regierungs- und Verwaltungs-           | ,    |
| Verschiedenheit zwischen               |      |
|                                        |      |
| den südlich - antiken und              |      |
| nördlich - modernen Völ-               |      |
| kern des Abendlandes, sowie            |      |
| die Irrthümer und Nachtheile,          |      |
| welche aus dem Miskennen der-          |      |
| selben bis zur Stunde hervor-          |      |
| gegangen sind. Plan des gan-           |      |
| zen Werkes. §. 85 bis 95               |      |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,  | win. |

### Vorwort.

#### I.

Entschuldigung u. Idee.
des Buchs. dringender eines Vorworts bedürsen,
als eben das gegenwärtige; nicht, um als
Bettelbrief an die Leser zu dienen, sondern
vor Allem als hösliche Entschuldigung bei
denselben wegen so vieler bittern unangenehmen Wahrheiten, die nun einmal darin,
besonders im dritten Theile, gedruckt
stehen, und die ich jezt, wo ich mein
eigenes Werk gleichsam wie das eines dritten vor mir liegen habe, wohl gern hier
und da mildern und zu versüsen suchen
würde, wenn dies noch thunlich wäre.

Nächst dieser höflichen Entschuldigung will es mir sodann dünken, dass es in unsern Tagen, wo die herein gebrochene Literatur-Fluth es selbst dem Gelehrten vom Fache immer schwerer macht, das Bessere und Gediegene aus der Masse der literarischen Producte auszuscheiden und zu würdigen, eines jeden Schriftstellers Pflicht sey, durch Inhalts-Uebersichten und Vorreden so viel als thunlich dazu behülflich zu seyn, daß man sofort Inhalt, Zweck, Idee und Geist seines Products kennen lerne. Diese Pflicht zu erfüllen, ist der Hauptzweck dieses Vorworts, nachdem ich durch systematische Inhalts-Verzeichnisse die Gegenstände, welche jeder einzelne Theil behandelt, so bestimmt wie möglich angedeutet habe.

Für diejenigen Leser, welche mich nicht schon aus meinen früheren schriftstellerischen Versuchen kennen, muß ich vor Allem bemerken, daß ich von Haus aus, d. h. vom Tage meiner Immatriculation an, Jurist bin; daß mein eigentliches und Haupt-Fach in der historisch - rechtlichen Erforschung und Bearbeitung der germanischen Rechts - etc. Instistitute, Verfassungen und Charakter-Eigenheiten (was im Grunde genommen identische Dinge sind) besteht, und daß ich blos per consequentiam auch zur Würde eines Doctors der Philosophie erhoben worden bin.

Ich halte für nöthig, dass man dies wisse, denn es ist nicht einerlei, von welchem Stand- und Anfangspuncte aus ein Schriftsteller seine Forschungen macht. Der Alterthumsforscher, der Historiker, der speculative Philosoph und der Jurist müssen nothwendig bei Erforschung eines und desselben Gegenstandes auf verschiedene Resultate gerathen, weil sie durch verschiedene Brillen sehen, ja es ist nothwendig, dass man einem bestimmten Fache vorzugsweise zugethan seve, damit der Leser wisse, woran er ist. Ein Viel- und Nichtswisser oder Polyhistor vermag keinen Gegenstand gründlich zu erörtern, weil er von keinem solide Kenntnis hat, und daher fast Alles nur grau in Grau sieht.

Schon lange nun und ehe ich es noch ahnen konnte, dass ich, statt Professor der Rechte zu werden, zum Professor der Staatswissenschaften bestimmt werden würde, trug ich mich mit der Idee und dem Entwurfe einer Geschichte der Staats-Idee im Abendlande herum; forschte, las und sammelte dafür, ohne mir selbst aber über die leitende Grund-Idee bei der Ausführung noch recht klar geworden zu seyn. Ich

fühlte dunkel, daß mir der leitende Stern noch nicht vorleuchte bei meinen Forschungen, hoffte aber, durch sie ihn zu entdecken, und so geschah es auch.

Ich wurde Professor der Staatswissenschaften, sah mich, da ich mich mit den vorhandenen Lehrbüchern nicht conformiren konnte, genöthigt, nach eigenem Plane für fast alle meine Vorlesungen eigene Hefte zu schreiben, und hier war es, wo mir successiv ein Licht nach dem andern aufgieng, unter deren Vorleuchtung und Leitung ich mich nun entschloß, Form und Titel des oben genannten Werks zu ändern. und statt des letzteren zu sagen: Die Systeme der praktischen Politik im Abendlande, so iedoch, dass die Geschichte der Staats-Idee im modernen Abendlande damit verknüpft bleiben sollte und auch geblieben ist. M. s. Th. I. \$. 85 - 96. u. Th. III. \$. 165 - 100.

Die mir als Leitsterne gedient habenden Grund-Ideen waren folgende:

1) Die Begriffe, welche sich die Völker und Menschen von der Freiheit machen, sind für ihr ganzes Seyn und Entwickeln gleichsam Wurzel, Grund und Boden.

- 2) Der Staat oder das Gemeinwesen ist nichts universal-historisches, sondern ein bloses particular - charakteristisches Vorkommpis.
- 3) Die staatliche Gemeinschaft, das staatliche Zusammenleben und Wirken erfordern den höchsten Grad sittlicher Kraft oder individueller Entsagung, und wo es daran fehlt, ist der Staat nicht vorhanden, kann er nicht in das Leben treten.

Unter Vorleuchtung dieser drei Leitsterne sah ich nun die Dinge, die vergangenen und die gegenwärtigen, von einer ganz'neuen Seite (und nach mir vielleicht auch andere); unendlich Vieles sah ich nun klar, ein Nebel von dunkelen philosophischen Postulaten und Axiomen schwand vor meinen Augen, und, mir selbt erstaunlich, entstanden in einem verhältnissmäsig kurzen Zeitraume die gegenwärtig ausgegeben werdenden ersten drei Theile; nur darin bestand die Kunst, aber auch zugleich der Kunst-Genuss für mich, dem schon gesammelten Stoffe die systematisch - krystallinische Form zu geben. Ich erkläre die Entdeckung und Auffindung dieser lezteren für die genußreichsten Momente meines

Autorlebens, weil sie das schwierigste waren. Nur, wem Aehnliches begegnet, wird mich jedoch verstehen. Eine horazische Frie indurch hat also das Buch night im Pur gelegen; aber ich bin auch der vesten Ueberzeugung, dass jedes Schriftwerk, das ihrer bedarf, dessen Verfasser nicht sofort fühlt, dass er wahr gesprochen, besser ganz und gar im Pulte liegen bleibt, denn jede ächte Wahrheit wirkt elektrisch - schnell, sowohl auf den, der sie ausspricht, wie auf den, dem sie gesagt wird, und nur halbe Wahrheiten und dunkele Gefühle lassen uns schwanken, zögern und zaudern. Ich ergreife übrigens, diese Gelegenheit, mich hier zugleich über die Anforderungen an ein ächtes System, sowohl überhaupt, wie über meine vorliegenden, zu erklären.

#### II.

Was ist System? Unter einem schriftstellerischen Systeme verstehe ich die natürliche Krystallisation des zu behandelnden oder behandelten Stoffes oder Gegenstandes, so, daß darin keine willkührliche subjektive Modification des Verfassers erkennbar seyn darf, sondern das innere Gesetz des Stoffes selbst

allein und ausschlieslich die Form ehensonatur - nothwendig bilden oder gebildet haben muß, wie die Metalle und Salze nur in der, ihnen von der Natur angewiest nen unveränderlichen Form krystallisiren 19180 daß man aus ihrer Krystallisations - Karm rückwärts auf ihre chemischen Elemente schließt und sie darin erkennt.

Um diesen Anforderungen zu genügen, muß man also von seinem Gegenstande ganz und gar durchdrungen seyn, und es einem erleuchteten Augenblicke anheimstellen, daß die Form in unserem Geiste und Gefühle gerade so anschieße, wie irgend ein Salz in einem Gefäße.

Daher hat denn nun auch jeder Gegenstand sein ihm ausschlieslich eigenes System, und nicht zwei verschiedene Gegenstände können und dürfen nach einem und demselben Systeme bearbeitet werden.

So wie sodann die äussere, dem physischen und geistigen Auge erkennbare Systems-Form (m. s. die Inhalts-Verzeichnisse zu den vier ersten Theilen dieses Buchs) der äussere krystallinische Abdruck des innern Lebens seyn muß, so muß nun aber auch die *Darstellung* selbst, der Styl, sich

gleichsam als der selbstredende Genius der Sache kund geben, und zwar nicht blos im Ganzen, sondern auch in seinen einzelnen Parthien; es muß der Styl die Gefühls-Musik zum Text, zur Sache seyn; schmerzhaft wo er Schmerzhaftes, erhebend wo er Erhebendes, Groses und Sittliches zu schildern hat; so daß denn äusserlich und innerlich, formel und materiel ein System weiter nichts als die naturgemäse und sonach schöne Auffassung und Dartellung oder Krystallisation des Stoffes ist.

Gerade so wie das unermessliche Universum oder Welten-System eine unendliche Einschachtelung kleinerer Systeme ist, von welchen wir jedoch weder das unterste oder kleinste, noch das gröste oder lezte alle übrige umfassende, kennen und zu erfassen vermögen, (denn das Infusions-Thierchen ist noch nicht die einfachste lebendige Organisation, und wer taumelt nicht vor der Idee der nothwendigen Unendlichkeit des Weltensystems zurück!) gerade so, sage ich, mus jeder Paragraph, jede Abtheilung wiederum ein systematisches abgerundetes, für sich verständliches Ganzes seyn. Unverrückbar mus jeder Paragraph und jede

Unterabtheilung nur eine einzige Stelle im System einnehmen können, sie dürfen nicht beliebig versetzbar seyn. Können sie dies, so ist das System noch nicht rein, noch nicht gefunden, denn nur an seiner unverrückbaren Stelle erhält jeder Gegenstand, gleich irgend einer Krystallisationsfläche, Façette, Gliedmase etc. sein rechtes natürliches Licht, seine wahre Beleuchtung, Bedeutung, Stellung und Haltung.

Ist man auf diese Weise von seinem Gegenstande durchdrungen, und kennt man so die Erfordernisse zu einem Systeme, so ist dieses selbst wieder ein Leitstern und Wegweiser für allenfallsige Lücken, die sich gewöhnlich leicht ausfüllen lassen, gerade so wie die Astronomen längst die nothwendige Existenz noch mehrerer Planeten unseres Sonnen-Systems behaupten durften, ehe diese noch entdeckt waren.

Aus alle dem geht nun aber insonderheit die Regel hervor, dass die willkührliche Behandlung und Abtheilung eines systematisch behandelt werden müssenden Gegenstandes (wohin aber z. B. alle erzählenden Schriften nicht gehören) nach Büchern, Capiteln, Hauptstücken, Abtheilungen und

Unter - Abtheilungen etc. für ein System gänzlich unzulässig ist, weil sie sich der systematischen Einschachtelung widersetzen und eines obersten oder lezten Vereinigungs-Punctes ermangeln, kurz, weil ein System nur einen Kopf (caput) haben darf, nicht mehrere (capita); weil das Astwerk eines Baumes nur aus einem Stamm hervorgeht, nicht aus mehreren. Die Verletzung dieser Regel ist der Grund, warum es so wenig ächte und wahre Systeme giebt, warum die geistreichsten Schriftsteller, wie z. B. Montesquieu (\*) und Zacharia, ihres Stoffes unbewußt nicht Meister haben werden können. weil sie Bücher und Capitel wählten und ihnen so die Lücken und Deplacements unsichtbar blieben, welche sie ein wohl überdachtes System hätte entdecken lassen. Worin besteht der Ruhm Linne's? Dass er

<sup>(\*)</sup> Es war meine Absicht, in diesem Vorworte Montesquieu's Esprit des lois einer ausführlichen Kritik zu unterwerfen, zu zeigen, wie fast alle seine Irrthümer — der Systemlosigkeit des Buchs zuzuschreiben sind. Da ich jedoch fürchte, man möchte dies hier etwas langweilig finden, besonders da ich eine völlige Umbrechung nach Maasgabe meines gegenwärtigen Systems beabsichtigte, so lasse ich das Ganze hier weg, um es seiner Zeit separat zu ediren.

das Pflanzen - etc. System entdeckte, und es nun eine Kleinigkeit ist, die von ihm angedeuteten Lücken successiv auszufüllen. Die Existenz einer Lücke anzudeuten, ist meistens ein gröseres Verdienst, als sie auszufüllen.

Auch eines andern Kriteriums für die formelle Aechtheit eines logischen Systems will ich noch gedenken. Es besteht darin, dass es sich ebenso gut muss vertical oder perpenticular aufstellen, wie horizontal auf den Bauch legen lassen können, mit andern Worten, in seiner Symmetrie; was wieder bei der Wahl von Büchern und Capiteln etc. unmöglich ist. Es verhält sich in dieser Beziehung mit einem logischen Systeme, wie mit einer genealogischen Stammtafel, nur dass ein oberer Satz nie mehr als höchstens drei Descendenten haben darf. Sind deren mehrere, so gehören sie zuverlässig unter zwei oder mehrere Obersätze, und man muß diese aufsuchen. Genug und noch einmal, ein System ist nichts willkührliches, sondern etwas naturnothwendiges; jedes System, welches einer Sache Gewalt anthut, ist ein falsches; es ist daher auch nicht blos unser Verstand, der uns

bei dessen Bildung leitet, sondern hauptsächlich das Total-Gefühl, das der Gegenstand in uns zu Wege gebracht hat, muß uns leiten, gerade so wie Phidias seinen olympischen Jupiter nicht durch den Verstand, sondern in einem Momente seiner 'schön-künstlerischen Gefühls-Begeisterung concipirte. Am Systeme erkennt man den Künstler im Schriftsteller.

Ist endlich ein System eine Natur-Nothwendigkeit, und beruht die Natur selbst auf ihrer eigenen Consequenz und Einfachheit, so hat zulezt ein ächtes System auch den grosen Vortheil, dass es uns psychisch hindert, in den unnatürlichen Fehler oder in die Absurdität zu verfallen, die heterogensten Dinge aus den verschiedensten Zeiten, Zonen, Menschen- und Völker-Varietäten bunt auf- und durcheinander zu häufen und zu mengen, meinend, man habe damit etwas recht Umfassendes, Gelehrtes etc. dahin gestellt. Gelehrt, ein gelehrtes Quodlibet, mag so ein Opus allerdings seyn, weil es viel Erlerntes zur Schau stellt, aber schön und wahr ist es gewiss nicht, weil nur das consequent Einfache natürlich und sonach schön und wahr ist. Wie Viele sich dieses Fehlers schuldig gemacht haben und machen mussten, weil sie kein System hatten, brauche ich nicht erst zu sagen und namhaft zu machen.

#### III.

Das wären nun die Ansichten, welche mir bei Bildung meiner, dem Leser vorliegenden Systeme vorschwebten, und deren Ausführung ich beabsichtigte. Weit bin ich aber davon entfernt, zu glauben, als hätte ich allen diesen Erfordernissen genügt, als fänden sich nicht noch viele unrichtige Stellungen, ganz unnöthige heterogene Beimischungen und andererseits fehlerhafte Auslassungen. Namentlich bezweifele ich es selbst am ersten, dass mir, dem Nicht-Philologen und Alterthumsforscher ex professo, das System des griechischen und römischen Lebens (Theil II.) habe gelingen können, da wir theils überhaupt nur fragmentarische Nachrichten von beiden Völkern haben, theils aber insonderheit mir so Vieles im Detail unbekannt ist, was andern bekannt ist. Wogegen ich jedoch auch wieder den Vortheil vor so vielen unjuristischen Politikern voraus zu hahen glanbe, dass ich

nicht in's Blaue hinein antik politisire; weil ich die modern-juristischen Schwierigkeiten kenne und sehe, die sie weder kennen noch sehen. Ich habe hier (Thl. II.) einigemal am Lebens-System versucht, was Bildhauer an antiken verstümmelten Statuen gethan haben und noch thun, nemlich restaurirt, so ergänzt, wie es die Consequenz des Charakters beider Völker mit sich bringt.

Beim dritten Theile ist mir das System des germanischen Charakters vielleicht noch am besten gelungen, und meine Leser mögen gerade hier der eisernen Consequenz des Systems manches harte, schonungslose Urtheil zu Gute halten, das ohne das System vielleicht gar nicht auf das Papier geflossen wäre.

Das System des vierten Theiles betreffend, der aber leider jezt nicht sogleich mit ausgegeben werden kann, so giebt darüber Theil III. §. 147. etc. die nähere Auskunft, und von §. 155 — 157. sind die Gründe angegeben, welche Ordnung und Folge des V., VI., VII. u. VIII. Theiles bestimmen, so dass alle VIII Theile zusammen wieder ein groses System zu bilden bestimmt sind, worin die drei Systeme der praktischen

Politik des Abendlandes (II. III. u. IV. etc.) systematisch wiederum nur als Einschachtelungen der ökumenischen Politik (Th. I.) erscheinen. M. s. dieses grösere System im Schema Th. I. §. 26.

Was endlich die im ganzen Werke mit kleinerer Petitschift gedruckten Corollarien, Epanorthosen, Prolepsen und Erläuterungen betrifft, so sind sie nicht als Theile des Systems zu betrachten, sondern liegen ausser ihm, bilden gleichsam blos den unentbehrlichen historischen Beiwagen desselben. Das Numeriren derselben mit Buchstaben hat lediglich den Zweck, theils um den Zusammenhang mit dem System - Texte anzudeuten, theils um leichter und bestimmter darauf verweisen zu können. Buchstaben wählte ich, um diese Erläuterungen von den Literatur - Notizen zu scheiden. welche fortlaufend in Nonpareilleschrift mit Zahlen numerirt worden sind. Zufrieden bin ich auch hier mit dem Gegebenen nicht, denn der Text ist keinesweges immer genau die Quint - Essenz der hier niedergelegten Notizen, was meiner Absicht nach der Fall seyn sollte, und dann sind, ausser mehreren absichtlichen Wiederholungen einer

und derselben Wahrheit und Thatsache in allen vier Theilen, auch manche unbeabsichtigte mit untergelaufen und stehen geblieben, die man also entschuldigen mag.

#### IV.

Veranlassung Was mich nun veranlasste und definitiv bestimmte, dieses Werk auszuführen, wie es hier vorliegt, war die, ausser den oben S. I. Nro. 1, 2 u. 3, schon genannten Wahrheiten gemachte weitere Wahrnehmung oder Entdeckung, dass die germanischen Völker des Staates ganzlich unfähig seyen, trotz dem, dass das Wort seit Jahrhunderten auf dem Papiere gefunden wird; trotz dem, dass Ströme Blutes wegen seiner vorgeblichen oder auch ernstlich gemeinten Einführung vergossen worden sind: trotz dem endlich, dass sich sogar einzelne Formen desselben vielfach vorfinden, diese aber nur tauben Nussschalen gleichen, indem das, was allein, ohne alle Rücksicht auf Form, den Staat eigentlich ipso facto bildet, der liberale und centripitale Staats-Charakter, unter den germanischen und slavischen Völkern nirgends zu finden ist, und nie existirt hat, weil sie keine StaatsVölker, sondern blos Familien - oder Haus-Völker sind, so daß es eigentlich eine unbillige Zumuthung ist, etwas anderes seyn zu sollen, als sie sind und wofür sie nur allein Sinn haben.

Da man aber sowohl einem Volke oder Völker - Complexus wie einem einzelnen Menschen diese oder jene sittliche Fähigkeit definitiv abzusprechen ehender nicht berechtigt ist, als bis man den Versuch gemacht und ein entscheidendes negatives Resultat gewonnen hat, so konnte meine so eben genannte Entdeckung, Wahrnehmung oder Behauptung auch vor der französischen Revolution und allen den ihr im übrigen Europa gefolgt seyenden, wieder verschwundenen und noch geltenden Constitutions - und Staats - Versuchen bis auf die neueste portugiesische Staats - Verfassung vom 10. April 1826 herab, noch nicht aufgestellt werden, denn man konnte dem Einwande: dass es vorerst noch am Versuche und an den historischen Beweisen dafür fehlte, noch nicht begegnen.

Erst jezt liegen diese Beweise für alle germanische und slavische Völkerschaften vollständig vor. Man hat sich endlich von der Newa bis zum Tajo ausexperimentirt, und es ist nun erlaubt, das Facit so zu ziehen, wie ich es bereits gethan habe, d. h. die germanisch - slavischen Völker sind keine sittlichen Staats-Völker, sondern blos gesittete Rechts- und Familien-Völker, denen sonach nicht Staats-Verfassungen, sondern blos Rechts-Verfassungen zukommen und zusagen, so dass es irrig und falsch ist, ihnen mit aller Gewalt Griechisches, Römisches und Ideal - Philosophisches unter allen Formen und Gestalten aufzunöthigen, da sie es doch vermöge ihres staatlich-centrifugalen Charakters nicht verstehen, percipiren und gebrauchen können, auch nemo ultra vires obligatur.

Griechische Sittlichkeit und griechischer Schönheitssinn werden bei den germanischslavischen Völkern durch deren Hochschätzung und Verehrung des weiblichen Geschlechts vertreten oder ersezt, d. h. es haben leztere bei ihnen ganz analoge Wirkungen hervorgebracht und bringen sie noch hervor, welche bei den Griechen Producte und Resultate ihres Staatscharakters und Schönheitsgefühles waren. Durch die Vermittelung des weiblichen Geschlechts sind Ger-

manen und Slaven Christen geworden; die romantische Liebe vertritt bei ihnen die Stelle griechischer Manner-Freundschaft; ihre aussern Sitten sind das Product der Zurückhaltung und Mäsigung in Gegenwart des verehrten weiblichen Geschlechts; ihrer Tapferkeit Sporn war und ist noch zum Theil die Gunst dieses Geschlechts; die Stelle der griechischen schönen Künste vertritt bei ihnen das schöne Geschlecht und die schöne Literatur, oder eben das, wodurch des lezteren geistige und körperliche Reize dichterisch besungen und beschrieben werden etc., wie ich dies alles Theil III. §. 51. 52. 53. 54. 126. 128 etc. genugsam ausgeführt zu haben glaube. Es ist also ein anderes Agens, welches die alten Völker belebte, und ein anderes, welches die modernen in Thätigkeit sezt.

#### V.

Inhalt und Zweck der Zweck der Beweis zu führen, wurde nun meine Theile. Theil II. Aufgabe, und zwar dadurch und in der Art, das ich glaubte, erst das wirklich statt gehabte Staatsleben der Griechen und Römer in seiner systematischen Einheit oder

Totalität aufstellen zu müssen, um alsdann durch Gegen - oder Nebeneinanderstellung desto schärfer und deutlicher den Gegensatz, welchen der germanisch - slavische Charakter zu dem dieser beiden antiken Völker bildet, herausstellen zu können.

Sollte man mir etwa den Vorwurf machen können, das griechische Staatsleben in einem zu glänzenden Lichte dargestellt zu haben, dadurch doch selbst wieder in den Fehler der Voranstellung eines Ideals verfallen zu seyn, so kann und wird dies jeden Falls noch lange nicht die schädlichen Folgen haben, welche z. B. aus dem, sittlich wahrlich nicht tadelswerden, aber dennoch irrigen Glauben entstanden sind, daß gewisse blos speculativ - philosophische Ideale im heutigen Leben ausführbar seyen. Halten wir uns bei den Griechen nur immer an die Thatsachen, an die nicht wegzuleugnenden Producte ihres innern Staatslebens, aus welchem sich ja alles datirt, was gros, edel und schön ist. Den Fehler, den Modernen irgend etwas griechisch Groses und Edles zuzumuthen, habe ich, so viel ich weiß, nicht begangen (\*), da ja überhaupt

<sup>(\*)</sup> Bockh sagt in seiner Staatshaushaltung der Athener II. S. 158: "Nur die Einseitigkeit oder Oberstäch-

politische Humanität oder Humanität in der Politik nur da anwendbar ist, wo dem Gesetzgeber die Menschen oder Völker mit ächter Humanität entgegenkommen, oder mit andern Worten, nur Humanität Humanität hervorruft.

Ich beabsichtigte sodann mit dieser antiken Politik zugleich noch etwas anderes.

lichkeit schaut überall Ideale im Alterthum: die Lobpreisung des Vergangenen und Unzufriedenheit mit der Mitwelt ist häusig blos in einer Verstimmung des Gemüths gegründet, oder in Selbstsucht, welche die umgebende Gegenwart gering achtet, und nur die alten Heroen für würdige Genossen ihrer eingebildeten eigenen Grose halt. Es giebt Rückseiten, weniger schön, als die gewöhnlich herausgekehrten etc." Auf diese sehr richtige Bemerkung diene blos Folgendes: Es ist stets erfroulich, wenn jemand sich selbst, in Berlin und in der Gegenwart gefällt, wenn er an dieser nichts auszusetzen findet und ihm das Alterthum unter der Gegenwart erscheint; denn alles dies gehört ja dazu, um sich glücklich zu fühlen. Ich babe übrigens beide Seiten des griechischen und römischen Gepräges dargestellt, in seiner Glanz-Periode und nach derselben, gerade so wie Menschen glänzen und sinken können und mögen. Wer erkennt nicht in den unaufhörlichen Zänkereien der einzelnen griechischen Staaten untereinander den Hauptgrund ihres frühen Verfalles? Aber ihr inneres Staatsleben selbst war doch wohl dem hentigen Statsleben nicht zu vergleichen? Man verwechsele also beides, und dann ausseres und inneres nicht miteinander.

Es dürfte sich nemlich wohl nicht leicht irgend eine neuere Schrift über Politik finden, worin nicht auf Griechenland, Rom und ihre politischen und historischen Schriften verwiesen wäre, worin nicht griechische und römische Staats- und Rechts-Maximen wie Fettaugen auf dem Wasser schwimmen, oder wie Lappen und Bruchstücke des griechischen und römischen Staats-Rockes und Lebens auf den Haus-Rock des germanischen Familien-Lebens geheftet seven. Auf Schulen und Universitäten erhalten aber unsere Studierenden, trotz der vielen Jahre, die daran verschwendet werden, doch nur unverstandene fragmentarische Kenntnisse von Griechenland und Rom beim Exponiren der Classiker; man beabsichtigt sogar nur und blos Sprach Styl-Erlernung, glaubend und meinend, durch das Anschleifen von nur einer oder einigen der vielen Charakter - Facetten, welche Griechen und Römer darbieten, könne schon der moderne Charakter in einen antiken verwandelt werden (m. s. Thl. I. S. 18.); und selbst diejenigen, welche griechische und römische Antiquitäten und Geschichte auf Universitäten hören, erhalten

nur Bruchstücke über Nebendinge, einzelner Fragmente einer Lebensform, wovon ihnen fast nie ein Total - Ueberblick zu Theil wird, damit sie die eigentliche Bedeutung der Fragmente zu würdigen im Stande wären.

Diesem Mangel mit abzuhelfen, dient ebenwohl dieser zweite Theil. Auch hierfür wurden aber erst und eigentlich in den lezten Jahren durch die Werke eines Bockh, Tittmann, Niebuhr etc. die Materialien beschafft, und ich nehme dabei höchstens das System und den so eben angedeuteten Zweck als mein Eigenthum in Anspruch, denn ich stehe hier ganz auf den Schultern jener achtenswerthen Philologen, und habe sie daher auch oft ganz allein reden lassen.

Meine Leser und Zuhörer sollen dadurch einen vollständigen Umriss des Staatslebens beider Völker erhalten, dessen Bedingungen und Consequenzen kennen lernen, damit sie selbst beurtheilen können und mögen, ob und was von alle dem für die germanisch-slavischen Völker passt, und dass es sich dabei noch um etwas ganz anderes, als um blose Formen-, Titel- und Namen-Adoption handelt.

In Beziehung auf Rom bedauere ich es blos, den wichtigen Unterschied zwischen Respublica und Civitas bei Gelegenheit der \$\$. 149. 154. 160. 161. 162. 197. 198. 213. 214 u. 215. nicht klar und scharf genug hervorgehoben zu haben; denn der von mir aufgestellte Satz: "das Privatwohl und Recht stand neben dem Staatswohl" deutet diesen Unterschied zwar an, aber viel zu dunkel, um darin sofort die politischen Gegensätze von Respublica und Civitas zu erkennen. M. s. meine desfallsige Bemerkung Theil III. S. 455. Der zum Lückenbüsser für Uebersehenes mit bestimmte VIII. Theil wird auch diese Erörterung nachholen.

## VI.

Theil III. Der dritte Theil oder die Charakterund Kultur-Statistik der Modernen, zunächst nicht dazu bestimmt, wohl aber eventuell darauf vorgerichtet, um darüber Vorlesungen zu halten, enthält nun die Charakter-Schilderung der germanisch-slavischen Völker, theils zur Beantwortung der Frage: sind sie staatsfähig oder können sie als Haus-Völker in Staats-Völker umgewandelt werden? theils um zugleich für den vierten Theil oder die practische Politik als Charakter-Basis und Einleitung zu dienen.

Noch hat vor mir, so viel ich weiß, niemand diese Fragen alles Ernstes aufgeworfen und ex professo untersucht, sondern es haben Einzelne blos die misslungenen Republikanisirungs-Versuche bespöttelt und dann blos beiläufig gefragt: sind wir reif? was offenbar eine ganz andere Frage ist, eine Frage, wobei die Frager an der Staats-Fahigkeit überhaupt nicht zweiseln, sondern blos fragen, ob denn der Termin der Mündigkeit noch nicht eingetreten sey? indem sie die höher stehende Vorfrage, ob denn auch wirklich alle Völker der Erde, und namentlich die germanisch-slavischen, bestimmt und befähigt seven, sich zulezt zum Staatsleben aufzuschwingen, entweder aus Uebergelahrtheit, oder idealistischer Ueberspanntheit, oder aus Menschen-Unkenntniss, wie eine längst affirmativ entschiedene gänzlich übergehen.

Es erfordert die Lecture dieses Theils starke Leser, Muitner, welche die Wahr-

heit zu ertragen vermögen; denn ich gestehe es noch einmal, mich selbst schreckt iezt die hier und da starr und nackt hingestellte Wahrheit, obgleich sie hier, wo ich keinen Roman für zarte Leserinnen schrieb, nothwendig ohne alle Verzuckerung und stylistische Umhüllung hervortreten musste, wenn den Anforderungen des Systems (s. oben II.) und seinen Consequenzen Genüge geleistet werden sollte. Man könnte in der That wegen so mancher bittern Phrase veranlasst seyn, mich für einen gallsüchtigen Menschenhasser oder gar Vertheidiger des Despotismusses (nicht zu verwechseln damit, dass ich ihn Thl. I. §. 30 etc. erklärt habe) zu halten; was doch gar nicht der Fall ist. Vielmehr glaube ich mich im IV. Theile dadurch als achter Vertheidiger der Volks - Rechte dargestellt zu haben, daß ich sie für eben so legitim und unverletzlich halte und nachgewiesen habe, wie es die der Fürstenhäuser sind. Rügender Tadel und Rechts-Gefühl können sehr gut neben einander bestehen. Nur dass ich aber freilich nicht ein so glückliches Temperament wie andere habe, denen überall Rosen blühen, wo ich leider nur Hambutten sehe; denen

sich überall ein viel verheisendes Staatsleben ankündigt, wo ich meistens nur den platten Egoismus und Verfall durchleuchten sehe.

Die Sache ist die, dass diese Charakterschilderung die Hestpslaster und Binden schonungslos abnehmen musste, womit Scham und Selbstliebe den Charakter der modernen Völker verklebt, umwickelt und eingehüllt hat, wenn sie wahr seyn wollte und sollte. Ein Hauptsehler mögte aber eben darin bestehen, dass ich ganz unpartheiisch geschildert, keinen Stand, selbst nicht den meinigen, geschont habe; denn gerade den Unpartheiischen hast man in unsern Tagen, während man dem Partheigänger die gröbsten Pslegeleien nachsieht, eben weil er Partheigänger ist.

Wer daher auch diesen Theil recensire, er frage sich erst, ob er genugsam Menschenkenntnis und Selbst-Eutsagung besitze, sonst beurtheilt er das Buch und mich jedenfalls ungründlich und partheiisch.

### VII.

Theil IV. Der vierte Theil, welcher, wie gesagt, leider jezt nicht gleich mit ausgegeben werden, sondern erst Ostern 1829 erschei-

nen kann, enthält nun das beschreibende System der praktischen modernen Politik selbst, lediglich nach den geltenden Urkunden, Verfassungen und Gesetzen aufgestellt, mit Ausschluss aller, im heutigen praktischen Leben doch ganz unbrauchbaren Ideale und philosophischen Postulate (\*); ohne alle Einmischung und freigebige Rathertheilung meiner Seits; auch mit Ausschluss aller sog. Tages - Politik, da mein Werk höchstens das Instrument ist, worauf leztere spielt, oder aber der Schlüssel zu dem geheimen Chiffre-Alphabeth derselben; weshalb ich mich denn auch einer neuen sachgemäseren Terminologie

<sup>(\*) &</sup>quot;Es ist nicht zu verkennen, dass die Richtung der wissenschäftlichen Bemühungen beim Schlusse des ersten Viertels des 19ten Jahrhunderts sich auf einem Wendepunct besindet. Der vorherrschende Theorismus, der abstracte Sätze oft ohne Erwägung der Fassungskraft, und öfterer noch ohne Rücksicht auf die Leidenschaften und Vorurtheile der Menge, allgemein zu machen und zur Anwendung zu bringen strebte, hat seine Rolle fast ausgespielt. Dagegen scheint sich eine mit den von obenher gegebenen Winken einverstandene Neigung für das Positive und eigentlich Pactische in der Bearbeitung etc. hervorzuthun." Schmidt - Phiseldeck, das Menschen Geschlecht auf seinem gegenwärtigen Standpunkte. 1827. S. 257.

bedient habe, worüber schon Theil III. \$. 159 etc. Auskunft giebt. Auch hier weicht das System ganz und gar von den bisherigen ab, und die Motive dazu finden sich ebenwohl Theil III. \$. 147 etc. angegeben. Beweis-Lücken, z. B. über die Verwaltung einzelner Länder, wolle man mir jedoch nicht aufbürden, wo es gänzlich an Nachweisungen fehlt, diese geradezu geheim gehalten werden.

Mit diesem vierten Theile schließt die erste Hälfte des ganzen Werks, denn die folgenden Theile enthalten blos die spezielle Ausführung der vier Haupt-Zweige der innern modernen Politik, nemlich die Kriegs-, Finanz-, Justiz- und Polizei-Verfassungs- und Verwaltungs-Formen.

So wie niemand gezwungen seyn soll, alle Theile des ganzen Werks zu kaufen, sondern jeder einzeln zu haben ist, so können auch die vier ersten Theile als ein für sich abgeschlossenes Ganzes angesehen werden. Sie enthalten, was der Titel verspricht.

Nur das will ich hinsichtlich der folgenden vier Theile bemerken: auch sie sind in Beziehung auf die systematische Form von den bisherigen Systemen ganz abweichend, namentlich der VI. Theil oder die germanische innere Rechts-Geschichte etc. Ich werde das Privatrecht fast ganz oder analog nach eben dem Systeme und Geiste bearbeiten, wie ich Theil III. den Charakter geschildert habe. Die ursprüngliche Familien - Güter - Genossenschaft der germanischen Völker wird die Basis des ganzen Familien-, Erb- und Personen- etc. Rechts, und die Gewehr die Basis des ganzen Sachen-, oder besser Besitz- und Vertrags-Rechtes bilden. Was Zeit, Städtebildung, Verfall und römisches Recht daran verhunzt haben, wird natürlich nicht übersehen, sondern vollständig ausgeführt werden, so dass dieser VI. Theil wahrscheinlich 3 Bände für sich füllen wird.

### VIII.

Theil I. Ich spreche nun vom ersten Theile zulezt, weil er theilweise-zulezt entstanden ist, und daher allenfalls auch der lezte seyn könnte, indem sein Inhalt nichts weniger als philosophische Ideal- und Metapolitik, sondern die Resultate allgemeiner historischer Forschung über die Bedingun-

gen zum Staatsleben enthält. Zum ersten Theil habe ich ihn aber deshalb gemacht, weil

- 1) der Plan meines Werkes sich lediglich auf das Abendland, auf Griechen, Römer, Germanen und Slaven, beschränkt und das Morgenland dagegen ganz ausgeschlossen seyn sollte. Die Gründe für diese Ausschließung mußten aber sammt den nöthigen Belegen dem Ganzen natürlich vorausgeschickt werden, und so entstanden die §. 31 bis 78.
- 2) Ein weiterer Grund, ihn zum ersten Theil zu erheben, war dann auch noch der, mich für das ganze Werk mit meinen Lesern und Zuhörern über gewisse Begriffe erst ganz zu verständigen (§. 5 30.), um nicht in den Fehler selbst vieler gelehrten Leute zu verfallen, daß sie den Sinn ihrer eigenen Worte nicht klar begriffen haben, Antikes und Modernes, Asiatisches und Europäisches mit denselben Worten und Phrasen schildern. Nur so ganz beiläufig oder gar erst am Schlusse meine Terminologien zu erläutern, wäre verkehrt und unsystematisch gewesen.

### IX.

Uober die Allgemein ist es endlich dermalen von Gelehrten und Ungelehrten eingestanden, dass eine wahre Literatur-Sündfluth, oder besser Literatursünden - Fluth über Europa, wenigstens Teutschland, Frankreich, England etc. hereingebrochen ist, und man mit Händen und Füßen arbeiten muß, um sich über Wasser zu halten. Es ist also der Moment eingetreten, wo es lächerlich und absurd wäre, von einem Gelehrten zu verlangen, er solle Alles, jeden Wisch lesen und citiren, der über seinen Gegenstand gedruckt worden ist. wenigstens durch Nennung beweisen, dass er davon Kenntnis habe. Ersteres kaum noch möglich, und für lezteres hat wenigstens Teutschland seine Kataloge und Repertorien.

Hält es sodann schon den Redactoren kritischer Blätter nach gerade immer schwerer, aus der Masse der alle Messen, ja täglich neu erscheinenden Schriften das einer Kritik werthe herauszulesen und zu beurtheilen, damit nicht der Waizen mit der Spreu zertreten und vergessen werde, so ist es dem Einzelnen pecuniär und geistig

noch weniger möglich, neben der schon vorhandenen älteren Literatur auch noch das täglich neu erscheinende zu kaufen und zu studieren. Die Kunst besteht jezt in der Auswahl mit Hülfe der kritischen Blätter, so weit man sich auf sie verlassen darf.

Am ärgsten fluthet nun aber eben die Literatur der Staatswissenschaften oder der Hier ist gar kein Absehen. Es Politik. sind hier der unberufenen Schreiber gar zu viel. Mein Entschluß war also leicht gefasst: a) Beschränkung auf eine ausgewählte kleine Zahl von Männern, die Aehnliches wie ich behandelt, gedacht, geschrieben und bezweckt und sich durch ihre Gediegenheit bleibendes Ansehen verschafft; und dann b) blos Angabe der neusten ausgezeichneten Werke über einzelne besondere Gegenstände, wo mir dies durchaus nöthig schien. Auf Montesquieu, Möser, Herder, Heeren, Zacharia, v. Gagern, v. Raumer, Ségur etc. musste für ersteren Zweck meine Wahl fallen. Nicht aber, um sie wie gelehrte Citate zu behandeln, sondern um mich gewissermasen mit ihnen fortwährend zu besprechen, hob ich

so oft und fast auf jeder Seite der ersten drei Theile Stellen aus ihren Werken aus, die, wenn ich sie blos nach Buch und Capitel citirt hätte, ein unleidliches Aussehen gegeben haben würden. Nicht als die Literatur des abzuhandelnden Gegenstandes sind sie daher auch von mir in gedachten Theilen wiederholt aufgeführt, sondern zur Abkürzung bei deren Allegation. Theil III. ist dadurch namentlich um ein Kleines bogenreicher ausgefallen, als ohne dies der Fall gewesen wäre; allein meine ökonomischen Leser können sich deshalb völlig beruhigen, der Preis wäre derselbe geblieben.

Dass eben dieser dritte Theil mitunter Morgen - und Abend-, elegante und frechmüthige Zeitungen herbei gezogen hat, werden Sachkundige sehr natürlich sinden, denn auf diesen magern Wiesen sindet der politische Natursorscher und Botaniker oft die schönsten Exemplare für seine Charakter - Sammlungen.

Die Literatur-Verzeichnisse hinter Theil II u. III. haben ihre besondern Zwecke und sind Text. Vom vierten Theile an sind nur Verträge, bestehende Verfassungen, Gesetze und Verordnungen, sammt den besten praktischen Werken citirt, alles sonstige Gewässer ist aber abgeleitet.

Ueberhaupt ist es sodann auch nicht meine Art, etwa so zu arbeiten, dass ich erst die Literatur lese und dann schreibe. sondern ich lese erst die Quelle, fasse meine Ideen selbstständig für mich, bringe sie zu Papier, lese nun erst diejenigen ausgewählten Schriftsteller, die denselben Gegenstand behandelt haben, und citire getreu, was sie identisches oder besseres darüber gesagt haben; woraus man aber nicht schliesen darf, dass ich deshalb nun jedesmal oder überhaupt ein Anhänger des allegirten Verfassers sey, sondern ich hänge nur dem an, was er wahres gesagt Daher die öfteren scheinbaren Wiederholungen eines und desselben Gedankenim Text und in den Erläuterungen. Sachkenner werden schon das Educt vom Product zu unterscheiden wissen. Für mich hat es stets das gröste Interesse aus Interesse für die Wahrheit, wie ein und derselbe Gedanke in zwei Köpfen sich verschieden krystallisirt hat, und dadurch nothwendig an Klarheit gewinnt.

Man wird ferner bemerken, dass ich alle Polemik zu vermeiden gesucht habe, denn sie ist dann eine logische Absurdität, wenn der Gegner von ganz anderen Principien und einem ganz anderen Systeme ausgegangen ist. Ja ich musste sie vermeiden, da ja fast alle meine Vorgänger die Politik nach Grundsätzen der Vernunft, also ideal und a priori behandelt haben, während ich sie lediglich auf Charakter und Erfahrung baue, also real und a posteriori aufgefasst habe. Mein Tadel z. B. gegen das, obwohl 20 Jahre in Ueberlegung genommene und eben deshalb gänzlich misrathene System Montesquieu's und den Irrthum seiner drei Principien ist keine Polemik. Wie sehr ich ihn, trotz dieses Tadels, wegen seiner treffenden Beobach tungen und Charakterschilderungen hochschätze, beweist fast jede Seite dieses Buchs. Die Franzosen überhaupt sind nun einmal keine systematischen Köpfe und können es als ein gallo - germanisches Menge - Volk auch nicht seyn; ils ont plus d'esprit que de lumieres, et plus de lumieres que de savoir.

### X.

Indem ich so glaube, meinen Lesern und künftigen Recensenten den Standpunct an die Hand gegeben zu haben, von wo aus dieses Buch im Ganzen zu beurtheilen ist, damit man mich doch ja nicht misverstehe, und dabei nochmals auf das voranstehende, dem ganzen Werke geltende Motto verweise, ersuche ich noch insonderheit die Herrn Recensenten, dieses Buch oder die einzelnen Theile desselben doch ja erst ganz durchzulesen, ehe sie recensiren und es nicht mit ihm oder ihnen zu machen, wie mit meinem Versuche über die teutschen Standesherrn, wo einige offenbar blos die Vorrede und das Inhalts-Verzeichniss gelesen haben müssen, indem sie der 28ten Beilage nicht gedenken, weil sie auf lezterem fehlt. Dass ich grosen Werth auf eine strenge kritische Recension lege. dafür möge die Erklärung bürgen, dass mir z. B. die Recension meiner vermischten Abhandlungen in der Jenaischen Literatur-Zeitung von 1824 Nro. 202 und 203. groses Vergnügen gewährt hat, obwohl ich da manchen Seitenhieb erhalten habe.

Wer mich widerlegen will, besonders in Beziehung auf den dritten Theil (worauf ich im Voraus resignirt und gefast bin) der thue es nicht in der Art, dass er mir seine Individualität, seinen höheren Standpunct, seine günstigeren Ansichten und Gefühle entgegen halte, sondern er zeige mir durch Nachweisung von Thatsachen, dass das, was ich gesagt habe, nicht auf die grose Masse aller Stände anwendbar und wahr ist, denn einzelne wenige Ausnahmen, ausnahmsweise Hervorragungen, stören so wenig den Haupt-Charakter derselben, als die hohen Berge verhindern, dass die Erde rund sey. Ich kann den vielseitig behaupteten Satz: dass die bessere Minorität der Maasstab für das Ganze sey, schlechthin, besonders in der Politik, nicht einräumen, und wollte ich dies auch, so würde ich hinzusetzen müssen, daß diese Minorität nichts weniger als ganz frei von dem National-Charakter der Majorität sey.

Wer mich widerlegen will, wolle endlich, wie schon angedeutet, das Ganze, die Total - Idee und Ausführung, ins Auge fassen und über der anatomisch - kritischen Maceration seiner einzelnen Theile den Total - Eindruck oder Effect nicht zerstören.

Dixit auctor et salvavit animam suam.

Marburg, Ende September 1828.

# Oekumenische Politik.

## Oekumenische Politik

oder

Allgemeine Einleitung und Aufstellung der Grundbedingungen zum Staatsleben überhaupt.

- I. Ueber Charakter, Religion, Aufklärung, Cultur und Bildung der Volker, als Bedingungen und Erfordernisse zum Staatsleben überhaupt (\*).
  - a) Ethnographischer Ueberblick der Völker der Erde (15-15).

§. 1.

Nicht allein historisch, sondern auch und ganz besonders ethnographisch-statistisch zeigt sich

<sup>\*</sup> Von der hierher einschlagenden Literatur nennen wir blos:

<sup>1)</sup> Montesquieu, de l'esprit des loix. Paris 1748.

<sup>2)</sup> Iselin († 1789) Ueber die Geschichte der Menschheit, Zürch 1766-

<sup>5)</sup> J G Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschkeit. A Theile. Riga u. Leipzig 1784 - 91.

<sup>4)</sup> Heerens Ideen über die Politik, den Verkehr und Handel der vornehmaten Volker der alten Welt. Gottingen, Vandenhok und Ruprecht,
1815. 4 Bände, mit neuerdings hinzugekommenen 2 Bänden Zusatze, 1827.

dem Beobachter unter den Völkern des Erdbodens eine fast unendliche Stufenleiter von der rohesten Wildheit an bis herauf zur höchsten sittlich-politischen Bildung.

Man nahm bisher blos 5 Hanpt - Menschen - Racen an: 1) die weise oder kaukasische, 2) die lichtbraune oder gelbe oder mongolische, 3) die olivenfarbige oder malayische, 4) die schwarze oder Neger, 5) die kupferrothe oder amerikanische. Vincent (Essai zoologique sur le genre humain.), theilt die menschliche Gattung dagegen neuerdings in zwei Hauptklassen, in Leiotriken (Glatthaarige) und Oulotriken (Kraushaarige) und diese wieder in 45 Unterklassen.

<sup>5)</sup> v. Gugern, Resultate der Sittengeschichte. 5 Theile. 1808 - 1892, bei verschiedenen Buchhandlern, in verschiedenen Formaten aud in grosen Zwischenraumen erschienen. Der Verf. ist nach seiner eigenen Erklärung Skeptiker, nicht Dogmatiker, in der Politik.

<sup>6)</sup> Zacharia, Vierzig Bucher vom Staate. Bis jezt 3 Bande. Stattgart u. Heidelberg 1820 u. 1826. Ein Buch, das viel Achnlichkeit mit Moutesquieu's Werk hat, sowohl hinsichtlich des darin erandlichen Scharfsinnes, wie der eben nicht glücklich gerathenen systematischen Anordnung.

<sup>7)</sup> Galerie morale et politique. Par Mr. le Comte de Segur. Bruxelles.

<sup>5</sup> Volumes. 1835. 4me edition.
8) O. F. v. Schmidt - Phisoldek, das Menschengeschlecht auf seinem gegenwärtigen Standpuncto. Kopenbagen 1827.

Noch immer ist sodann

g) Gatterers Abril's der Universal - Historie, von Erschaffung der Welt bis auf unsere Zeiten, Gottingen 1765, so wie sein späterer

<sup>10)</sup> Versuch einer allgemeinen Weltgeschichte bis zur Entdeckung Amerika's, Gottingen 1791, ein reicher Schatz von Nachweisungen und besonders Literatur-Notitzen über die alten und modernen Volker alter Nächstdem

<sup>11)</sup> C. D. Bect's kurzgefaste Anleitung zur Kenntnifs der allgemeinen Welt - und Volkergeschichte. Leipzig 1798. Ebenwohl sehr reich an Literatur.

Endlich s. m. noch:

<sup>19)</sup> Heeren's Handbach der Geschichte der Staaten des Alterthums. Einleitung.

<sup>13)</sup> Rierher gehoren noch insonderheit die Gesammtheit aller schon worhandenen Reisebeschreibungen, z. B. Magazin von merkwürdigen neuen Reisebeschreibungen. Berlin 1800, und Sprengel's Bibliothek der neuesten und wichtigsten Reisebeschreibungen. Weimar.

<sup>14)</sup> Zimmermann's geographische Geschichte des Mengchen. Leipzig. 3 Bde. 1778. 80. 83.

<sup>15)</sup> Karl Ritter, die Erdkunde im Verhaltnifs zu der Natur und zue Geschichte des Menschen. Berlin 1817.

Zur ersten Klasse gehören: 1) der japetische Mensch, schönes Ebenmaas, Kopf & der Körperlänge, 90° Gesichtswinkel, ovales Gesicht, offene Stirn, grose Augen, kleines Ohr, wohnt vom westlichen Ufer des caspischen Meers, bis zum Cap finisterre, und theilt sich in 4 Unter-Racen: die kaukasische (östliche), die pelagische (südliche), celtische (westliche) und germanische (nordische); diese zerfalt in teutonische und slavische; 2) der arabische Mensch, länglich ovales Gesicht, groser Kopf, spitze Nase, grose schwarze Augen, buschige Braunen, schwarzbrauner Teint; zerfällt in die atlantische (im nördlichen Afrika) und'in die adamitische Race (Abyssinien); 3) der indische Mensch. kleiner aber zierlicher Wuchs, dunkelgelbe Gesichtsfarhe, grose runde Augen, dünne Braunen und schwacher Bart: wohnt zwischen Ganges und Indus, am indischen Ocean, auf Ceylon, den Lakediven, Maldiven und mehreren Inseln der Südsee; 4) der scythische Mensch, vom caspischen bis zum japanischen Meer; kleiner aber kräftiger Wuchs, olivenfarbiger Teint, breite flache Stirn und kleine Augen; 5) der chinesische Mensch, Bewohner von China, Japan, Korea, Tunkin, Cochinchina, Siam und Java; groser Kopf, sonst Ebenmaas der Glieder, hervorstehende Backenknochen, kleine Augen, dünne Braunen, platte Nase, groser Mund, braunrothe Lippen und kleines, fast bartloses Kinn; 6) der hyperboreische Mensch, Lappländer, Samojeden, Finnen, Ostiaken, Tungusen, Jakuten. Kamschadalen und Eskimos; nicht über 4 Fuss gros, unformlicher Kopf, plattes Gesicht, gelbbraune Augen, kurze dicke Beine; 7) der neptunische Mensch. an der Ostküste von Madagascar, der Westküste von Amerika und auf mehreren Inseln Australiens; ohne bestimmt ausgesprocheuen allgemeinen Charakter, bietet aber deutlich bezeichnete Unterschiede in den Racen dar: 8) der australische Mensch, in Neuholland; runder Kopf, vor-

gestreckte Kinnbacken, Gesichtswinkel von 750. viereckiges Kinn, dicke Lippen, Habichtsnase und lange dunne Arme; 9) der colombische Mensch. Nord - Amerika, Terrafirma, Cayenne und den Inseln des Golfs von. Mexico; hoher, schlanker Wuchs, wohlgeformter Kopf, sehr platte Stirn, lange Nase, grose braune Augen, struppiges glänzend-schwarzes Haar: 10) der amerikanische Mensch, am Orinoko - und Amazonenflus, Brasilien, Paraguai und auf der Ostseite der Gebirge von Chile; unförmlich groser, zwischen den Schultern steckender Kopf. breite und eingedrückte Stirn, kleine matte Augen, platte Nase, groser Mund, lederfarbige Haut; 11) der patagonische Mensch, Patagonien; hoher Wuchs, schwarzbraune Hautfarbe und braunes Haar.

Zur zweiten Klasse gehören: 1) der äthiopische Mensch, schmaler Vorderkopf, weit vorstehende Kinnbacken, platte Nase, dicke Lippen, schwarze Hautfarbe: inneres Afrika, auch an der West- und Ostküste verbreitet; 2) der kafrische Mensch, Südspitze von Afrika, unter dem Wendekreise, Ostküste und einem Theil von Madagascar; hoher Wuehs, Ebenmaas der Glieder, schwarzgraue Hautfarbe; 3) der melanische Mensch, unterscheidet sich von der äthiopischen Race durch lange Gliedmassen, hat den Kopf des Negers und die Extremitäten der Bewohner von Neu-Süd-Wallis, Vandiemensland; Feuerland, Formosa, Malakka, Borneo, Celebes, Timor, Kochinchina, Philippinen, Neu-Guinea, Neu-Kaledonien; 4) der hottentottensche Mensch, bildet den vollkommenen Gegensatz der japetischen Raçe, macht den Uebergang vom Menschen zum Affen, höchstens 75° Gesichtswinkel, russschwarz, in's gelbliche fallend, tiefliegende schiefgeschnittene Augen, sehr dicke schwarzblaue Lippen und fast keine Spur von Bart.

Ein Neuerer will gefunden haben, daß die Südsee-Insulaner und Malayen wohl eines und desselben indischen Urstammmes wie die Juden seyen, weil beide viele religiöse Ideen und Sagen gemeinsam hätten, 2. B. Bram — a und A — bram.

Den feinsten weisen Teint sollen die Bewohner der Insel S. Kilda, der äussersten der Hebriden, haben. Selbst Fremde erhalten einen schönen Teint, wenn sie sich daselbst niederlassen. Ueberhaupt soll diese Insel alle Ideale von para liesischem Leben übertreffen. M. s. Meiner's historische Vergleichung. 1. S. 47 etc.

Ueber die verschiedenen Menschen-Organisationen nach Maasgabe des Clima's und der Raçen s. m. Herder l. c. ôtes Buch. Ueber Charakter, Religion und Cultur der verschiedenen asiatischen und europäischen antiken und modernen Völkerstämme das. 11. 12. 13. 14. u. 16. Buch:

Die Naturforscher behaupten zwar, das Menschengeschlecht (die Gattung, genus) bilde zugleich nur eine einzige Species (Art), und die verschiedenen Ragen seyen nur Varietäten dieser Species. Man kann dies auf sich beruhen und unangefochten lassen, und dabei doch behaupten, dass die Charakter - Verschiedenheit eben so durchgreifend und scharf hervortretend ist, wie bei den Thieren die einzelnen Arten der Vierfüssler etc. Diese Ansicht scheinen schon die Alten bei der Fabel gehabt zu haben. Man kann ohne Bedenken den Satz aufstellen: der Mensch trägt nicht allein physisch, sondern auch gemüthlich etc. wie das Insekt, die Farbe seiner Nahrung und seines gewöhnlichen So wenig wie von einem, zu aller-Aufenthalts. hand Kunststückchen oder Verrichtungen dressirten Thier-Individuo ein Schlus auf das ganze Geschlecht desselben gültig ist, so wenig auch von einzelnen menschlichen Individuen auf die ganze Raçe. Auch hier vermag Bressur und Unterricht Ausserordentliches.

## b) Worin besteht die Aufgabe des practischphilosophischen Politikers?

## §. 2.

Es ist daher des practisch-philosophischen Politikers Aufgabe, den Charakter, die Religion, Cultur- und Aufklärungs-Fähigkeit eines jeden einzelnen Volkes oder Stammes mit möglichster Bestimmtheit auszumitteln, um in Gemäsheit eines auf solche Weise gefundenen Resultates dessen Staatsfähigkeit angeben zu können.

a) Der Staat (S. 10.) ist sowohl etwas ideales wie historisches. Deshalb folgt aber noch keinesweges, dass jedes Volk dazu fähig sey, oder die Anlagen dazu besitze. Ob dies der Fall sey oder nicht, ist erst zu untersuchen, ehe man Staats-Versuche macht.

"La plus importante étude pour l'homme est celle de l'homme; et, quand il y consacrerait tout son temps, sa vie entière, durat elle un siècle, il ne lui suffirait pas pour approfondir cet inépuisable sujet." Ségur III. S. 237.

Das Menschengeschlecht des ganzen Erdbodens, das der Vergangenheit und das der Gegenwart, das von Asien, von Afrika, von Europa, von Amerika und Australien, ist nicht einer und derselben Bildung fähig, ist nicht fähig, einen und denselben Grad dieser Bildung zu erreichen, sondern es gab eine hesondere Bildungs-Gattung der Inder, der Aegypter, der Perser, der Griechen, der Römer, eben so verschieden unter einander, wie von derjenigen Kultur-Gattung, deren die modernen Asiaten und Europäer fähig sind, und es giebt unter diesen eine Kultur-Gattung, die überall nicht hemessen werden kann und darf mit der

der Griechen und Römer. Es ist also gleich von vorn herein ein groser Fehler und Irrthum, sich das gesammte Menschengeschlecht als nach einem und demselben Bildungs - Ziele hin - und fortstrebend oder gar wirklich fortschreitend zu denken. Es hat dieser Irrthum zu den grösten Missgriffen bereits die Veranlassung gegeben, und muß sie ferner geben, so lange man fortfahren wird, so zu generalisiren, wie seither, nemlich die Menschen aller Zeiten, Zonen und Racen unter ein Gesetz, unter eine Regel bringen zu wollen. Man sollte daher auch nie, wenn man irgend eine allgemeine Regel aussprechen will, schlechtweg sagen: die Menschen, sondern stets die Menschen dieses Erdtheils, dieser Raçe, dieses Landes, dieses Zeitabschnittes etc. Alle Philosophen und Politiker, welche dies nicht gethan haben, sind sich daher auch weder selbst, noch andern klar geworden.

Eben so sind umgekehrt Staats- und Rechts-Verfassung eines Volks unverständlich, wenn man nicht von seinem Charakter eine vollständige Kenntnifs und Uebersicht hat, wie wir sie z. B. von Griechen, Römern und Germanen in den folgenden Bänden zu geben versuchen werden. Man vergleiche insonderheit auch Herder l. c. III. S. 297 — 337, wo er sich ganz dafür ausspricht, das jedes Volk seinen eigenen Kreislauf zu machen hat.

Der Mangel an Holz, Steinen, Eisen, Wasser und fruchtbarem Boden von ganz Hochasien, Arabien, der erstarrte Boden und das Clima der Nord-Polar-Gegenden etc. gestatten z. B. keine festen Wohnsitze, sondern der Mensch muß hier mit seinen Heerden wandern und da für sie und sich Nahrung suchen, wo sie ihm die Jahreszeit bietet. Wohl folgen diese Nomaden auch gewissen Gewohnheiten, Sitten und Gebräuchen, scheiden sogar einen Geburtsadel aus (schwarze und weise

Knochen etc.) und leben insosern keinesweges gesetz- oder regellos. Für höhere Kultur, Aufklärung und Staat sind ihnen aber die Mittel und Wege entzogen. — Mündlich über die Versuche, solche Nomaden in Städte zu verpflanzen oder sie wenigstens in Ackerbauende zu verwandeln. — Wodurch unterscheidet sich der Nomade von dem Wilden?

Der wahre Wilde kann nie cultivirt, aufgeklärt und gebildet werden, höchstens nur gezähmt. vermag diese unterste Stufe nicht zu verlassen. Sollte man uns mit den Amerikanern widerlegen wollen, wo ganze Stämme von Engländern und Spaniern cultivirt worden sind, so heweise man erst, dass die Amerikaner Wilde sind, denn wer blos Nomade ist, in leichten Hütten wohnt, von Jagd und Krieg lebt, ist noch kein Wilder. Einem Wilden wird man vergebens religiöse Begriffe beizubringen suchen; die Amerikaner haben sich zu Christen machen lassen', und ihr groser Geist, den sie verehren, verdient alle Achtung. Nachreden, welche man diesen Menschen macht, rühren gröstentheils von solchen Menschen her, die selbst alle diese Namen verdienen, welche sie den ruhigen Bewohnern jener entfernten Länder, Inseln etc., wohin ihre Eroberungs - und Habsucht sie geführt, beigelegt haben. Nur Pizarros, Cortes, Almagros, Velasquez, Narbaes, Alvarados etc. machten diese Unglücklichen erst zu Wilden. Krusenstern sagt von diesen angeblichen Menschenfressern, dass sie besser seyen, als ? von uns.

Die Chinesen ermorden und verkaufen ihre Kinder auf öffentlichem Markt, selbst das Fleisch der geschlachteten Kinder. Sie sind also Menschenfresser.

In Ungarn sind die Zigeuner sämmtlich Menschenfresser. Sie morden die Reisenden und pökeln das Fleisch ein, und Joseph's Maasregeln sind fruchtlos geblieben. Die Otaheiter sind in ihre, Wildheit nicht zurückgefallen. 1781 wurde in Sachsen ein Schäfer als Menschenfresser lebendig verbrannt.

Columbus macht eine ganz andere Beschreibung von den Wilden, als die Pizarros.

Aus Hunter's Werk über die nordamerikanischen Indianer, ergiebt sich, daß diese Menschen nichts weniger als Wilde, im Gegensatz gegen die Europäer, sind.

"Leider ist dies uralte Stamm-Volk der Erde dem Erlöschen nahe; die Grausamkeit der Weissen, die Einführung europäischer Sitten und ihre Vermischung mit den Fremden droht ihnen den Untergang, und es ist die grose Frage, ob die Bemühungen, dies Erlöschen zu verhindern, von

günstigem Erfolg seyn werden.

Der nordamerikanische Indianer steht auf der höchsten Stufe der Bildung unter den sog. Wilden. Die Religion der meisten Stämme, weuigstens am Westufer des Missisippi, besteht im Glauben und in der Verehrung eines einzigen lebendigen Gottes (des grosen Geistes). Er liebt die Freiheit, hasst die Sclaverei. Er ist edel, grosmüthig, ein Mann von Wort, und Eltern und Kinder vereint ein enges unauflösbares Band der Pietät; dabei ist er unverzagt im Augenblick der Gefahr, tapfer im Kriege, und scharfsinnig, wenn es auf Vertheidigung und Entfernung der drohenden Gefahren ankommt. Als Feind ist er allerdings grausam und rachsüchtig; aber er wird selten Feind, und nie ohne hinlänglichen Beweggrund. Die Weißen sind es, die ihn als grausam und jeder edlen Regung los dargestellt haben. Belogen, hintergangen, gequalt, verfolgt von diesen, wird er erst gereigt, Waffen und Wehr gegen sie zu gebrauchen; ja die Weißen haben den Saamen der Zwietracht unter diese friedlichen Stämme erst ausgestreut, ihre Leidenschaften geweckt, und sie so geschwächt, dass mit raschen Schritten die Zeit naht; wo in den östlichen Landstrichen des Missisippi kein

urspräuglicher Amerikaner mehr seyn wird. Die Traditionen der Irokesen sind voll rührender Schilderangen über das Verfahren der Europäer gegen sie. Wir und unser Stamm, heilst es da, lebten in frommem Frieden und stiller Eintracht, ehe die Weißen in unsere Auen kamen; unsere Verbindungen erstreckten sich weit nach Süden und Osten, wir kamen aus allen Theilen des Landes zusammen und rauchten in Frieden unsere Pfeife: die Weißen, mochten sie aus Osten oder Süden kommen, empfiengen wir wie Freunde; wir erlaubten ihnen, sich in unserer Heimath niederzulassen. Wir meinten, der grose Geist habe sie aus guten Absichten zu uns gesandt, und hielten sie also für brav und edel; gros war unser Irrthum. Kaum hatten sie den Fuss in unser Land gesezt, als sie ansiengen unsern Frieden zu stören; die Fackel der Vereinigung und Freundschaft mit unsern fernen Brüdern löschten sie aus mit unserm eigenen Blute, ach, mit dem Blute derer, die sie so freundlich empfangen hatten! Wir mussten jenseits des grosen Sumpss hinsliehen zu unsern Vettern; und wie lange sie uns da weilen lassen werden, weiss der große Geist. Die Weißen werden nicht eher ruhen, bis sie auch den lezten von uns von der Erde vertilgt haben."

(Die Empfänglichkeit der Indianer für conventionelle Formen und für gesellige Anmuth geht aus einem Bericht des Herrn Buchanan, englischer Consul zu Neuvork, hervor, worin er einen Besuch bei einem Indianer erzählt.)

"Schulen und pädagogische Systeme kennen die Indianer nicht; aber wahrlich unsere Pädagogen würden erröthen, wenn sie sähen, durch welche einfache Mittel die Kinder zum höchsten Zweck aller Erziehung geleitet werden! Vater und Mutter sind dort die einzigen Erzieher und das Element, in velchem sie das jugendliche Gemüth erhalten und sorgsam bewahren, ist Ernst und Liebe etc. Sie haben keine Obrigkeiten und keine Gesetze, und doch ist jede Sache in Ordnung und wohl bestellt. Alter und Erfahrung geben den Rang, Weisheit giebt Macht, Bravheit und tadelloser Wandel Ehre.

Die Bemühungen, das Christenthum unter ihnen auszubreiten, sind bis jezt ohne Erfolg gewesen; denn sie setzen ihren Bekehrern ein einfaches, aber höchst triftiges Argument entgegen: Christen. sagen sie, waren es, die uns unsere Freiheit, unser Vaterland raubten, die unsere Greise und Krieger misshandelten; Christen, die wie die Thiere des Waldes gegen uns handelten, die uns berauschende Getränke gaben, uns dadurch zu Thieren machten, und uns somit noch leichter hintergiengen; Christen waren es, die keine Verträge hielten; Christen, die uns ekelhafte Krankheiten und Uebel, mittheilten, die wir früherhin kaum dem Namen nach kannten. Kann der Gott der Christen solche Thaten billigen? Welch ein Wesen ist er, wenn er das gestattet, und welch einen Einfluss hat der Glaube der Christen auf ihre Denkart und Handlungsweise? Ist es nicht vernünstig und recht, dem grosen Geiste treu zu bleiben, der das Gute will und segnet, und das Böse verabscheut?

Sie glauben an ein Jenseit, ihre Freunde dort wiederzusehen in der Nähe des grosen Geistes."

"Der Neuholländer, Buschmann und Feuerländer, im versunkensten Zustande, immer leidend, immer mangelnd und frierend, thierisch und unglücklich, lässt gar keine Vergleichung mit dem Canadischen und Virginischen (sog.) Wilden zu. Diese, wie wir sie einst fanden, verdienen fürwahr unsere Geringschätzung nicht. Wie viel die Germanen, unsere Vorfahren mit solchen edleren Wilden verglichen, voraus hatten, ist historisch richtig nicht mehr zu bestimmen." (Gagern Res. III.

S. 25 - 28., auch s. m. IV. S. 148 - 177.) Ja man könnte wohl fragen: ob sie etwas voraus hatten?

"Die Aboriginer (Italiens) werden von Sallust und Virgil als Wilde geschildert, die in Horden. ohne Sitten, ohne Gesetz, ohne Ackerbau, von der Jaed und wilden Früchten lebten. Das reimt sich schon nicht mit den Spuren ihrer Städte in den Apenninen; es dürfte aber die ganze Erzählung wenig anderes als eine Speculation über den Fortgang der Menschen aus thierischer Rohheit zur Cultur seyn, dergleichen in der lezten Hälfte des verflossenen Jahrhunderts, ohne den Zustand thierischer Sprachlosigkeit zu vergessen, unter dem angeblichen Namen philosophischer Geschichte, doch vorzüglich im Auslande, bis zum Ekel wiederholt worden sind. Es wimmelt von Citaten aus Reisebeschreibungen bei diesen beobachtenden Philosophen; nur das haben sie übersehen, dass kein einziges Beispiel von einem wirklich wilden Volke aufzuweisen ist, welches frei zur Cultur über-gegangen wäre, und das, wo diese von aussen aufgedrängt ward, physisches Absterben des Stammes die Folge gewesen ist; wie bei den Nattiks, den Guaranis, den Missionen in Neu-Californien und denen am Cap. Denn jedes Geschlecht der Menschen hat seinen Beruf von Gott angewiesen erhalten, die Stimmung seines Berufs und sein Siegel." Niebuhr, römische Geschichte. 1r Bd. 2te Aufl. S. 81. Weder Helenen noch Pelasger waren je Wilde, auch waren erstere zur Zeit des troianischen Kriegs keine Barbaren mehr, wie beides Heeren (in s. Geschichte der Staaten des Alterthums S. 455.) behauptet. Wahre Wilde därften blos die Neuholländer, die Buschmänner. die Papous auf Neu-Guinea, die Pescheres etc. seyn. Hier haben bis jezt alle Versuche zur Annahme einiger Cultur gescheitert. Bei den Buschmännern fand Vrolik (Considerations sur la diversité des bassins de différentes races humaines. Am-

- sterdam 1826) das Becken fast ganz thierise, und er stellt sie daher auf die unterste Stufe zwischen Affe und Mensch. Diese Buschmänner hahen auch keine Eigennamen, und auch Lichtenstein stellt sie den Thieren näher als den Menschen.
- b) Alle Nachrichten und Entdeckungen über die Ur-Vor- und alte Welt geben Zeugnis, das das Menschengeschlecht für unsern Planeten schon einigemal gleich einer überreifen Frucht gänzlich zu Grunde gegangen und von neuem herangezogen worden ist. Dieser Untergang erfolgte wahrscheinlich jedesmal, wenn die Menschen die lezten Zwecke menschlichen Wirkens in der Gattung erreicht hatten. Ja selbst Amerika trägt einer grosen Vergangenheit Spuren in den peruanischen Mauern und Strasen, ehen so ungeheuer, wie die agyptischen und kyklopischen Bauwerke. M. s. unten S. 31. die Literatur - Notitz. Was die West - Gothen im 5ten und 6ten Jahrhundert in Spanien thaten. nemlich die Reste der alten Iberier etc. vertilgten. das thaten deren Enkel, die Spanier, 1000 Jahre später in Amerika, wo sie in den Peruanern und Mexicanern wahrscheinlich den Rest einer grosen Vorwelt vernichteten.
- c) Es giebt keine durch ein sittliches Band zusammengeknüpfte pragmatische Welt- oder Universal-Geschichte unter den so höchst verschiedenen Völkern des Erdbodens. Wohl aber mag es eine, von uns jedoch nicht begreifliche, Geschichte der Menschheit gegeben haben, wozu Herder in seinem allegirten Werke so herrliche Ideen mitgetheilt hat. Anderer Ansicht ist Leljegram (Alterthümer von Nubien, aus dem Schwedischen übersetzt von Dr. Hermes). M. vergleiche auch Lesage (Las Cases) Atlas historique.
- d) Ueber den Einstus des Climas und Bodens auf die Charaktere und die Beherrschungsformen s. m. Montesq. XIV. XV. bis XVIII, und Analyse

- de l'espr. des lois. S. 49. Personne ne doute que le climat n'influe sur la disposition habituelle des corps et par consequent sur les characteres (16). Falsch ist es, wenn d'Alembert und Montesq. behaupten, die Regierung müsse und könne die Wirkung des Climats corrigiren.
- e) Phiseldek l. c. ist von der irrigen Idee beseelt, sämmtliche Völker müßten sich allmälig in eine Ur-Rage wieder verschmelzen und einen Weltstaat bilden?!
- c) Es bilden und entwickeln sich die Völker der Erde nicht nach einem Leisten, sondern ein jedes nach seiner besonderen charakteristischen Individualität.

## S. 3.

Alles, was in der Natur lebt, und dahin gehören vorzugsweise auch die Menschen und Völker, hat nun aber seine eigenthümliche Entwickelung, erreicht einen gewissen Grad seiner Ausbildung, prangt und blüht in seiner eigenen Weise und geht eben so verschieden dem Verfall und der Vernichtung entgegen.

So ist es in der Pflanzen- und Thierwelt, so bei den einzelnen Menschen, und so endlich auch bei ganzen Völker- Individuen oder Nationen. Was auf der höchsten Stufe der Entwickelung oder Blüthe eines Pflanzen-, Thier-,

<sup>16)</sup> W. Falconer's Bemerkungen über den Einstals des Himmelstrichs, der Lage, natürlichen Beschaffenheit und Bevölkerung eines Laudes etc. auf Temperament, Sitton und Verstandeskräste der Menschen. Leipzig, Wiegand, 178s. (Aus dem Englischen übersest.) Blos in Beziehung auf Europa s. m. auch

<sup>17)</sup> Bonsietten, Thomme du midi et l'homme du nord ou l'influence du climat; ubersezt durch Fr. Gleich, Leipzig, Zirges, 1845,

Menschen- oder Völker-Individuums schön oder hafslick sey, ist nur subjectiv - menschliches Gefuhl, menschlich beschränkte Ansicht. den Augen des höchsten Wesens mögte wohl Alles schon seyn, weil es zu dem unermelslichen grosen Ganzen gehört und darin seinen Platz hat. Die prachtvolle Centifolie und die giftige Upasblüthe, die Riesenblume auf Sumatra und das nordische Moosblümchen, Pracht-Gefieder des Paradies-Vogels und die schmutzige Rauchschwalbe, der prächtige Tiger und das Faulthier, die Königsschlange und die Kröte, die schöne Gestalt, Farbe und Gesichtsbildung des kaukasischen Menschen und die Missgestalt des Peschere, Papua oder Buschmenschen, endlich die Pracht der griechischen Welt und National-Individualität und die Wildheit des Neuholländers oder Buschmenschen etc. sind alles wohl Naturschönheiten, jede nach ihrer Weise; allen diesen Individualitäten ist Racen-, Gattungs - und Arten-weis ihr Entwickelungsziel gestellt; unter sich bilden sie eine noch nicht ermittelte und schwerlich je ermittelt werdende Stufenleiter; für sich genommen ist aber jedes gesunde Individuum nach seiner Weise vollkommen, vom Infusions-Thierchen herauf bis zu Plato, und nur wir Menschen unterscheiden zwischen schön und hafslich, vollkommen und unvollkommen. sittlich und unsittlich nach den subjectiven Eindrücken welche eine Vergleichung dieser Individualitäten in uns zurücklässt; denn eben nur und blos Vergleichung führt den beschränkten Blick des Menschen zur Erkenntnis der Unterscheidungs-Merkmale, und hat man diese gefunden, so ist man nicht mehr fern von dem Erkennungs-Ziel.

- a) Auf dieser, von den Naturforschern längst erkannten Wahrheit und Methode beruhen die Riesenfortschritte unserer Zeit in den Naturwissenschaften, und schon Aristoteles, der grose griechische Naturforscher und Politiker, folgte ihr (18). Wenn unsere seitherigen modernen Politiker es nicht thaten, so lag ein Irrthum zum Grunde, den wir bereits §. 2. angedeutet haben, und der sogleich von uns näher besprochen werden soll. "Nur indem der Mensch das Entgegengesezte vergleicht und unterscheidet, kann er sich von irgend einem Gegenstande einen Begriff machen." Zachariä I. c. I. 3. "Die organisehe Schöpfung ist eine Schule für den Staatsmann." Ders. I. c. I. 252.
- b) "Alles ist schön unter dem richtigen Gesichtspuncte und an seinem Platze." Möser (patriotische Phantasien. I. 16.). "Es ist die offenbare Absicht der Natur, dass Alles auf der Erde gedeihe, was auf ihr gedeihen kann, und dass eben diese Verschiedenheit der Erzeugungen den Schöpfer preise." Herder 1. c. III. S. 21. "Allenthalben auf der Erde wird, was auf ihr werden kann, theils nach Lage und Bedürfnis des Orts, theils nach Umständen und Gelegenheiten der Zeit, theils nach dem angebornen oder sich erzeugenden (entwickelnden) Charakter der Völker. Setzet lebendige Menschenkräfte und bestimmte Verhältnisse ihres Ortsund Zeitmaases auf die Erde, und es ereignen sich alle Veränderungen der Menschengeschichte. Hier krystallisiren sich Reiche und Staaten, dort lösen

<sup>18)</sup> Die uns gerettete Politik des Aristoteles ist nemiich des Resultat einer Pergleichung von 255 verschiedenen griechischen Staats - Verfassungen, deren Beschreibung leider verloren ist.

sie sich auf und gewinnen andere Gestalten; wird aus einer Nomadenhorde ein Babylon, dort aus einem bedrängten Ufer - Volk ein Tyrus; hier bildet in Afrika sich ein Aegypten, dort in der Wüste Arabiens ein Judenstaat; und das alles in einer Weltgegend, in nachbarlicher Nähe neben einander. Nur Zeiten, nur Oerter und National-Charaktere, kurz das ganze Zusammenwirken lebendiger Kräfte in ihrer bestimmtesten Individualität entscheidet, wie über alle Erzeugungen der Natur, so über alle Ereignisse im Menschen-Reiche.« Ders. III. S. 121. "So modificiren sich die Nationen nach Ort, Zeit und ihrem innern Charakter: jede trägt das Ebenmaas ihrer Vollkommenheit, unvergleichbar mit andern, in sich. Je reiner und schöner nun das Maximum war, auf welches ein Volk traf, auf je nützlichere Gegenstände es seine Uebung schönerer Kräfte anlegte, je genauer und vester endlich das Band der Vereinigung war. das alle Glieder des Staats in ihrem innersten knupfte und sie auf diese guten Zwecke lenkte: desto bestehender war die Nation in sich, desto edler glänzt ihr Bild in der Menschengeschichte. Der Gang, den wir bisher durch einige Völker genommen, zeigte, wie verschieden nach Ort, Zeit und Umständen das Ziel war, auf welches sie ihre Bestrebungen richteten. Bei den Sinesen war es eine feine politische Moral; bei den Indiern eine Art abgezogener Reinheit, stiller Arbeitsamkeit und Dultung; bei den Phöniziern der Geist der Schiffarth und des handelnden Fleißes. Die Kultur der Griechen, insonderheit Athens, gieng auf ein Maximum des sinnlich - Schönen, sowohl in der Kunst, als den Sitten, in Wissenschaften und in der politischen Einrichtung. In Sparta und Rom bestrebte man sich nach der Tugend eines vaterländischen oder Heldenpatriotismus; in beiden auf eine sehr verschiedene Weise. Da in diesem allem das Meiste von Ort und Zeit abhängt: so sind in den auszeichnendsten Zügen des National - Ruhms die alten Völker einander beinahe unvergleichbar." Ders. S. 333. und insonderheit noch S. 335 u. 336.

Nur der wird und muss zum Misantrop werden, der sich die Menschen edler und sittlicher denkt und einbildet, als sie sind und seyn können. Misantropie und Philantropie dürsen daher beide den heutigen *Politiker* nicht leiten, er mus sie mit Gleichmuth und der Ruhe eines fern stehenden Beobachters in's Auge sasen.

"Eine Sache in ihrer Art gut heißen oder ihre guten Seiten ausheben, heißt nicht sie blindlings preissen oder sie für allgemein wünschenswerth erklären. - Ohne Vorurtheil, ohne Vorliebe und ohne System alles das abwiegen, führt am sichersten zu liberalen Gesinnungen, zur Achtung für menschliche Gattung, zur Indulgenz und zur Klugheit." Gagern Result. II. S. 83. "Es kommt bei allen irdischen und menschlichen Dingen auf Ort und Zeit, so wie bei den verschiedenen Nationen auf ihren Charakter an, ohne welchen sie nichts vermögen. - Wunderbare, seltsame Sache überbaupt ist's um das, was genetischer Geist und Charakter eines Volks heißt. Er ist unerklärlich und unauslöschlich, so alt wie die Nation, so alt wie das Land, das sie bewohnte." Herder l. c. III. S. 53.

Jedes Volk ist seiner selbst wegen; es hat seine höchste Bestimmung in sich, nicht ausser sich.

Krug's geistvolle Beantwortung der Frage: was ist Politik (Staat), oder was soll sie seyn (Nro. 1. der Kreuz- und Querzüge) streift überall an das Wahre, weil er aber Antikes, Philosophisches und Modernes zusammenmengt, entsteht ein Viertes, das nicht wahr ist.

"Tout sur la terre change, s'accroit, mûrit, se perfectionne, vieillit, tombe et se renouvelle sous d'autres formes." Ségur II. 205.

- c) Es giebt kein solches practisches philosophisches Naturrecht, was für alle Menschen brauchbar wäre, sondern jedes Volk hat seine eigene naturalis ratio von und über die Dinge, weil jedes Volk diese durch eine andere Brille sieht. Auch die Römer irrten sich schon, wenn sie ihr jus gentiam für ein Recht hielten, was wohl allen Völkern ihrer Zeit eigen seyn müsse. Ausscrdem liegt dem modernen philos. oder Naturrechte noch etwas ganz anderes und hauptsächliches zum Grunde, nemlich die Selbstsucht, der germanische Freiheits-Begriff, die Lehre vom Ich h. c. der Egoismus.
- d) Hohe Körperschönheit eines Volkes ist übrigens kein Barometer für innere Sittlichkeit. Die heutigen Cirkassier sind vielleicht der schönste weise Menschenstamm auf der Erde, und zugleich der unsittlichste und schandbarste. M. s. weiter unten §. 12. etc.
- e) Mündlich über die höchst interessante Entdeckung. daß die tätowirten höchst geschmackvollen Figuren, welche die Südsee-Insulaner, besonders die von Nukahiwah, auf dem Körper tragen, symbolische Zeichen gegenseitiger Verträge und Verpflichtungen sind und sich hieraus eine höchst griechischgeschmackvolle neue Art von Hieroglyphenschrift ergiebt. Schon längst wußte man, daß sich unter diesen Südsee-Insulanern wahre Apollo- und Venus-Gestalten finden. Dieses mit jenen geschmackvollen symbolischen Figuren und Zeichnungen in Verbindung gesezt, und erwogen, dass diese Insulaner des Schlüssels zu aller weitern technischen Kultur. nemlich des Eisens, entbehren, mithin keiner Sculptur und anderer bildenden Künste fähig sind, sich auch ihrer eigenen lebendigen Haut statt Pergamentes bedienen müssen, um ihre Verträge darauf zu schreiben, so dass die Tätowirmeister ihre Notare sind, wir sagen, dass hier, unter dem gemäsigten Klima der Südsee und ungestört durch auswärtige Eroberer, ein Südsee - Griechen - Volk lebt, dem,

wie es allen Anschein hat, blos die Kultur-Materialien fehlen, um nach seiner Weise zu seyn, was
einst die Griechen waren. Denn auch ihre Spiele
und Feste vergleicht Langsdorf mit den Olympischen. Ihre Mauren und Gebäude sind eben so
geschmackvoll wie ihre Hautsiguren, obgleich ohne
eiserne Instrumente aufgeführt. Leider ist aber
zu bedauern und zu beklagen, das aus diesen
schönen Insulanern durch die habgierigen und verdorbenen Europäer etwas ganz anderes gemacht
werden wird, als wozu in ihnen der Keim zu liegen scheint. M. s. die interessaute Abhandlung
hierüber von Tilesius in den Jahrb. der Gesch. u.
Staatskunst. 4828. Maiheft.

d) Begriffsbestimmungen von Kultur, Aufklärung, Bildung, Civilisation und Staat.

## §. 4.

Bevor wir unserem Gegenstande näher treten, ist es jedoch dringend nothwendig, der seitherigen Begriffs-Verwirrung über die Ausdrücke Kultur, Aufklärung, Bildung, Civilisation und Staat hier und für dieses ganze Werk insofern vorzubeugen, dass wir gleich hier angeben wollen, was wir darunter verstehen und ein- für allemal damit sagen wollen, denn Gelehrte und Ungelehrte bedienen sich dieser fünf Worte so durcheinander, dass man in den meisten Fällen erst rathen muß, was das ohne Auswahl gebrauchte Wort eigentlich bedeuten soll.

Ségur sagt II. 196.: Occupés à relever le grand édifice de l'Etat, nous courons le risque d'éprouver le sort de ceux qui travaillaient à la tour de Babel: nous ne pourrons nous enténdre tant que nous parlerons des langues differentes ou tant que nous n'attacherons pas aux mots les mêmes ideés.

## y. 5.

## a) Was ist Kultur?

Das lateinische Wort Cultura bezeichnet zunächst ganz dasselbe, was Cultus bedeutet: Pflege oder Bearbeitung irgend eines Gegenstandes, sey dieser nun ein todtes Object oder ein Subject, ein Stück Land, eine Wissenschaft oder ein Mensch. Sodann versteht man aber unter Kultur das Resultat einer solchen Bearbeitung, d. h. einen gewissen Grad der Verbesserung, den die bearbeiteten Gegenstände durch die Bearbeitung bereits erhalten haben, wodurch hauptsächlich die Gegensätze von kultivirt und unkultivirt angedeutet werden sollen. Je nachdem nun in diesem zweiten Sinne die bearbeiteten Gegenstände todte Objecte oder Menschen sind, hat das Wort Kultur auch einen objectiven und subjectiven Sinn.

Im objectiven Sinn hat ein Volk Kultur, wenn wir bei ihm einen gewissen Grad von Güte, Feinheit, Zierlichkeit der mechanischkunstlerischen und Handwerks - Producte oder Manufacturen; ferner Pflege der Wissenschaften und endlich gewisse aussere Geselligkeitssitten wahrnehmen; im subjectiven Sinne heißt aber ein Volk (oder einzelner Mensch) kultivirt, das nicht allein grösere oder geringere Neigung zur äussern Geselligkeitssitte zeigt, sondern auch die Fertigkeit und Geschicklichkeit desselben in

Wissenschaften, Künsten, Manufacturen und Handwerken.

Hieraus ergiebt sich denn, dass die Kultur (aber auch diese nur allein) vieler Abstufungen fähig ist, und man deshalb von niederen und höheren Kulturstusen redet. Mit Charakter, Religion und Aufklärung hat aber die Kultur direct nichts gemein, vielmehr ist hohe wissenschaftliche und technische Kultur stets ein Zeichen charakteristischen National-Verfalles, wenn sie nicht mit andern sittlichen Charakter-Eigenschaften gleichzeitig gepaart ist.

In ob- und subjectiver Beziehung ist also Kultur fast nur etwas Aeusseres und ausserdem blose Verstandessache. Es kann ein Mensch sich höchst anständig und äusserlich sittig benehmen, viel Politur haben, und dabei doch von groser Geistes- und Herzensbeschränktheit und im Geheim ein höchst lasterhafter, unsittlicher Mensch; er kann ein äusserst geschickter Künstler oder groser, d. h. vielwissender Gelehrter, und dabei ein sittliches Ungeheuer seyn. — Was der Brillantschliff einem gemeinen Glasstücke verleiht, das verleiht Kultur und Politur dem geist- und herzlosen Menschen. — Was hier vom Einzelnen gesagt ist, gilt ebenso von ganzen Völkern.

Da nun die Kultur der Wissenschaften und mechanischen Künste erst Resultat der Verstandes-Entwickelung und Reife ist, so tritt sie auch bei ganzen Völkern, gerade so wie beim einzelnen Individuo der Verstand, erst nach der Blüthe hervor, und Gelehrsamkeit, Bibliotheken etc. sind für die Völker, was die Saamenkapsel für die absterbende Pflanze, wenn deren Blüthenpracht und die geheime Kraft, die jene erzeugte, verschwunden sind.

Der Glanz-Periode der Völker fehlt stets die Literatur, diese entsteht immer erst in der Periode des Sinkens oder gar der Fäulnis. Die Griechen hatten erst eine eigentliche gelehrte Literatur seit der Alexandrinischen Periode, die Römer erst unter den Kaisern, die Barbaren erst seit dem 16ten Jahrhundert.

Erst wenn die Leidenschaften, die sittlichen sowohl wie die unsittlichen, sich ausgelebt haben, die Kraft dazu consumirt ist, entwickeln sich freier die Verstandeskräfte. So beim einzelnen Menschen, so bei ganzen Völker-Individuen.

Dieses Entwickeln der Verständeskräfte läst die Gelehrsamkeit entstehen, den höheren Luxus, die geschriebenen Gesetze, kurz alle die Institute, von denen man irrig glaubt, dass sie Stellvertreter jener verlornen Kraft seyn könnten. Mit andern Worten, so wie sich Sinnlichkeit, Phantasie, Vernunft, Verstand und zulezt die Klugheit im Individuo successiv entwickeln und einander Platz machen, so auch bei ganzen Völkern, in so weit sie die Anlage dazu haben. "Die Vernunft kommt zulezt, aber die Leidenschaften und die habsüchtigen Triebe eilen voraus." Schmidt-Phiseldeck l. c. S. 147.

So lange bei einem Menschen oder Volke der Verstand noch nicht zu seiner vollen Reise gekemmen ist, dichtet und träumt er daher auch mehr, als dass er reslectirt. Die Vernunst ist das Vermögen der Ideen, der Verstand das Vermögen der practischen Reslexion. Die Klugheit ist der lezte und höchste Grad des menschlichen Verstandes, nemlich die stets richtige Wahl der Mittel zum Zweck. Sie ersordert aber auch vollendete Menschenkenntnis; man lernt sie nicht aus Büchern.

Der Geist des Menschen giebt sich also als Vernunft und als Verstand kund, so dass diese beiden Geistes - Aeusserungen sich zu einander verhalten, wie reine und angewandte Mathematik.

Es giebt daher keinen Verstand ohne Vernunft, wohl aber Vernunft ohne Verstand.

Man darf also den sittlichen Werth eines Menschen, eines Volks, ja eines ganzen Zeitalters durchaus nicht nach seiner literarischen Kultur oder Fruchtbarkeit schätzen wollen, sonst stände z. B. das Alexandrinische Zeitalter (336 vor Chr. — 14 nach Chr.) höher als die eigentliche Glanz-Periode Griechenlands. Erst als die Griechen aufgehört hatten, Staats-Völker zu seyn, traten jene philosophischen verdorbenen Secten hervor, deren ganze Aufgabe sich zulezt auf blose Dialektik beschränkte, d. h. das Spiel des Verstandes mit den Regeln, der Denkweise des menschlichen Geistes.

Den Charakter und die Leidenschaften hat der Mensch mit den Thieren gemein, und sie sind es, wodurch sich die Völker nach Zonen und Klimaten unterscheiden. Die Vernunft ist aber bei allen Menschen-Raçen dieselbe, der menschliche Geist befolgt an den Polen und unter der Linie dieselben logischen Denkformen, und die Vernunft scheidet den Menschen vom Thier.

"Um die Welt zu belehren, wie sie seyn sollte, kommt die Philosophie immer zu spät. Als der Gedanke der Welt erscheint sie erst in der Zeit, nachdem die Wirklichkeit ihren Bildungs-Process vollendet und sich fertig gemacht hat. — Wenn die Philosophie ihr Grau in Grau malt, dann ist eine Gestalt des Lebens alt geworden, und mit Grau in Grau läst sie sich nicht verjüngen, sondern nur erkennen; die Eule der Minerva beginnt erst mit der eintretenden Dämmerung ihren Flug." Hegel, Vorrede zu seinem Buch: Naturrecht und Staatswissenschaft. S. 24.

Der Culminationspunct, wo ein Volk seinen Zenith passirt, ist genau da, wo und wenn die Kultur der Wissenschaften und mechanischen Künste anfängt Zweck des Lebens zu werden, statt daß sie seither bloses Mittel war. Die Kultur verdirbt daher nicht die Menschen, sondern die bereits verdorbenen Menschen missbrauchen sie, so dass auch die Völker nicht durch den Luxus (üppig wuchernde Kultur, gleich Schwämmen aus faulen Bäumen) verdorben werden, sondern dieser ist blos Folge, nicht Ursache ihrer Verdorbenheit. Luxusgesetze sind daher auch schlechthin unfähig, dem Verfalle vorzubeugen, man schneidet damit nur die Schwämme vom Baume, dieser selbst ist und bleibt aber faul. Montesquieu VII. du luxe, behandelt ihn gerade so, als wenn er ein willkührliches Institut sey, das man Ellen - und Maasweis zu- und abmessen und schneiden könne, als wenn er nicht das Resultat verdorbener Sittlichkeit oder des Mangels derselben sey. Er war nahe daran, das Rechte einzusehen, wenn er seinen Satz: à mesure que le luxe s'établit dans une république. l'esprit se terne vers l'interet particulier" nur herum gedren und die lezte Hälfte zur ersten gemacht hätte.

# B) Was ist Aufklärung?

## §. 6.

Zunächst bildet Aufklärung insofern den Gegensatz von Kultur, als sie etwas blos charakteristisches ist, d.h. dessen Existenz durch einen gewissen Charakter bedingt ist. In dem Sinne nun, worin man das Wort von neuern, blos speculativen Philosophen gebraucht findet, nemlich daß Aufklärung die vernünftige Erkenntnis und die Fertigkeit zum vernünftigen leidenschaftlosen Nachdenken über Dinge des menschlichen Lebens nach Maasgabe ihrer Wichtigkeit und ihres Einflusses auf die Bestimmung des

Menschen sey, werden wir es nicht gebrauchen. sondern wir verstehen in subjectiver Beziehung darunter die Selbsterkenntniss eines jeden einzelnen Volkes, die klare Einsicht in sein eigenes Wesen, um sich demzufolge diejenigen Zwecke vorsetzen und ausführen zu können. wozu es die Keime und Grundlagen in sich selbst fühlt und findet. Ein solches sich selbst erkannt habendes Volk ist über sich selbst aufgeklart und vermag nun auch andere zu beurtheilen. (Bd. II. S. 40.). Demnach heisst auch ein Mensch aufgeklärt, der sich selbst erkannt hat; eine Regierung aufgeklärt, die genau den Charak-ter des Volks kennt, und nichts will, was diesem widerspricht. Im objectiven Sinn verstehen wir aber unter Aufklärung den durch Forschung gefundenen natürlichen Frund und Zusammenhang der Dinge, wo sie also dem Aberund Wunderglauben, dem Glauben an Hexerei etc. gegenübersteht und im Allgemeinen mit Philosophie identisch ist, auch wohl der Kultur unstreitig die Hand reicht.

a) Wir sind daher auch insoweit mit Hegel einverstanden, dass die Aufgabe der pract. Philosophie darin besteht, das, was ist, (und war) zu begreifen und zu ergründen. Aber dass alles, was wirklich ist, auch stets vernünftig sey, und das Vernünftige auch wirklich sey, das werden wir nie einräumen, denn die Vernunft ist das einzig Absolute im Menschengeschlechte. Die Leidenschaften oder der Charakter sind nie vernünftig, mögen sie nun edel und gros oder gemein und niedrig seyn, weil sie mit der Vernunft nichts gemein haben. Da nun aber alles, was ist, größtentheils durch den Charakter der Mensehen da ist, so kann

auch nicht alles was ist vernünftig seyn, es sey denn Hegel verstehe dies blos von der sittlichen Natur.

Der Grund, warum die speculativ-philosophischen Systeme nie und nirgends für die Staaten wohlthätig gewirkt haben, mögte darin zu finden seyn, dass die Philosophen fast immer nur eine Seite des Menschen, nemlich den Geist, kultivirt und Sittlichkeit und Religion davon getrennt haben, während doch nur durch das harmonische Zusammenwirken aller drei Potenzen etwas menschlich Edles hervortreten kann. Die Staatsmänner des Alterthums haben aber auch nie die Philosophen in der Politik um Rath gefragt, sondern blos die Modernen haben die schön polirten Billon - Medaillen derselben für baare brauckbare Münzen angenommen, die aber der practische Geschäftsmann zurückgiebt.

b) Objective Aufklärung bildet zunächst den Gegensatz von Finsterniss. In diesem weitern Sinn gehört zu ihr alles, wodurch seither Unbekanntes zur klaren Anschauung kommt, Aberglaube, und Irrthum verschwinden. Da nun aber der Mensch und seine Bestimmung der erste und wichtigste Gegenstand menschlicher Forschung seyn soll und muls, so versteht man im engeren und subjectiven Sinn unter Aufklärung die Selbsterkenntnifs und die klare Anschauung und Erfassung, was der Mensch hier seyn soll und kann. - Die Menschen überhaupt sind aufgeklärt, wenn sie sich und die menschlichen Zwecke ihres Daseyns erkannt haben. Der Einzelne ist aufgeklärt, wenn er zugleich sich und seine Stellung in der Gesellschaft genau erkannt hat. Ein Volk heisst und ist aufgeklärt, wenn es sich selbst erkannt und begriffen hat, was es als Volk seyn kann und soll, welche Mittel und Wege zur Verherrlichung und Veredlung des Menschen gemeinschaftlich zu wählen seyen. Es sind dies nicht allein subjectiv, sondern auch objectiv drei ganz verschiedene Arten von Aufklärung, Mündlich über den Begriff der Aufklärung, wo man blos eine genaue Bekanntschaft mit unsern Interessen und dem was unserm Vortheile zusagt, darunter sich denkt, also etwas ganz Verschiedenes von der eigentlichen Aufklärung. Aufklärung ist hier weiter nichts als Instinkt der Selbstsucht und von der sog. politischen Aufklärung wenig verschieden. Zachariä 1. c. II. 370. sagt: Aufklärung sey Selbstständigkeit im Denken, also so viel wie Verstandes-Reife.

Dass sich z. B. Meiners in s. histor. Vergleich. etc. Thl. 3. keinen klaren und einfachen Begriff von der Ausklärung hat machen können, beweisen seine verschiedenen Definitionen. S. 166 sagt er: Austlärung bedeutet in dem allgemeinsten Sinn dieses Worts eine jede Masse von schönen und nützlichen Kenntnissen, wodurch der menschliche Geist gebildet oder das Herz des Menschen veredelt wird.

In der gewöhnlichen oder engern Bedeutung umfast das Wort Ausklärung bei weitem nicht alle schöne oder nützliche menschliche Kenntnisse. Wenn man daher zu einer genauen Bestimmung und richtigen Erklärung des Worts Ausklärung gelangen will; so ist es am besten, die Hauptzweige der menschlichen Erkenntnis einzeln zu untersuchen und Acht zu geben, welche nach dem gemeinen Urtheil und dem hieraus entstehenden gemeinen Sprachgebrauch als wesentliche Bestandtheile der wahren Ausklärung betrachtet werden oder nicht."

Dass Meiners hier weiter nichts als die Kultur im Auge, die Aufklärung aber blos in der Feder hatte, zeigt sein weiteres Raisonnement, wo er zeigt, dass Gelehrsamkeit in allen vier Facultäten, Sprachkenntniss, Industrie in Handel und Gewerben, die sog. schönen Künste oder Maler-, Bildhauer-, Bau-Kunst etc. mit der Aufklärung nichts gemein hätten, wenigstens neben ihnen jede Art von Schwärmerei und Aberglauben fortbestehen könne. Demohngeachtet hat er das rechte nicht zu treffen gewust, denn er sagt zum Schlus: "Wahre Aufklärung besteht in einer solchen Kenntniss der Natur und ihres Urhebers, in einer solchen Kenntniss des Menschen und seiner Verhältnisse, wodurch diejenigen, welche sie besitzen, gegen Aberglauben und Schwärmerei eben so wohl, als gegen Unglauben, Despotismus, wie gegen Anarchie und Zügellosigkeit bewahrt oder davon befreit und über ihre wahre Bestimmung und Glückseligkeit, über ihre Pflichten und Rechte unterrichtet werden."

In den lezten Worten liegt allererst etwas, was auf Selbsterkenntnis hindeutet, im Uebrigen häuft der Vers. ganz heterogene Dinge auf, um sich daraus einen Begriff von der Aufklärung zu bilden, die theils unter die Rubrik Kultur, theils in das Gebiet der Religion, des Charakters etc. gehören. Auch giebt Meiners im weitern Verlauf ganz salsche Definitionen von Aberglauben und Schwärmerei, um so mehr, da es sast unmöglich ist, absolut richtige davon zu geben, weil es relative Begriffe sind.

S. 473. erklärt er sich sodann definitiv dahin: "dass er eine Nation alsdann schon eine aufgeklärte nenne, wenn der grösere Theil aller Stände von Schwärmerei und Aberglauben frei sey; hiernach seyen Griechen und Römer nie aufgeklärt gewesen, und die neuern Völker Europa's seyen es erst im 18ten Jahrhundert geworden." Wir überlassen einem jeden sich soviel davon und dazu zu denken, als er will. "Je genauer der Mensch sich selbst und die ihn umgebende Natur kennen lernt, desto mehr wird und muss er die Schönheit und Gröse der Natur bewundern und desto inniger den unbegreißichen Schöpfer und Erhalter der Natur lieben und verehren: desto aufmerksamer

wird er auf sich selbst, desto nachsichtiger gegen Andere und desto theilnehmender an ihren Schicksalen werden." Meiners III. 477. Warum entgieng es Meiners, dass dies die wahre subjective Aufklärung ist, wenigstens die des Einzelnen darin besteht? Aeusserungen wie die S. 490: "das freie Rom war nie verdorbener, als da es am aufgeklärtesten war," zeigen, welche schädliche Folgen es hat, wenn man keine klare, richtige und scharse Begriffe mit den Worten verbindet, z. B. statt Kultur Aufklärung sagt, denn Rom war allerdings am verdorbensten, als es am kultivirtesten war, nicht aber, als es am aufgeklärtesten war. Der ganze 12te Abschnitt: Was ist wahre Aufklärung? zeigt dies auf allen Seiten.

c) Die subjective Aufklärung ist, wie gesagt, die Erkenntniss des eigenen Charakters durch den eigenen Verstand, aber der eigene Verstand ist nicht kräftig genug, seinen Nachbar den eigenen Charakter zu erkennen, wenn ihm die sittliche Kraft dabei nicht die Hindernisse negativ wegräumt, nemlich die rohen Leidenschaften verschwinden, welche den Verstand am ruhigen Denken hindern. See der sittlichen Kraft lässt sich vom Verstande nur dann befahren und sondiren, wenn Windstille herrscht, d. h. keine unsittlichen Leidenschaften toben. M. s. B. II. S. 34. "Dés qu'on connait son ignorance et sa folie, elle ne sont plus dangereuses; cette connaissance tue l'orgueil et fait naitre l'indulgence; c'est peut-etre le plus grand pas que l'homme puisse faire du coté de la raison." Ségur I. 149.

#### §. · 7.

Aufklärung in unserem hier adoptirten subjectiven Sinne ist nun also durch sittlichen Charakter und Religion bedingt (§. 13 u. 14.). Ein rohes Volk wird daher nie, so wenig wie ein roher Mensch, über sich selbt, über seine eigene Unsittlichkeit, Schlechtigkeit, Niedrigkeit und Gemeinheit zu einer klaren Einsicht gelangen, sondern auf das blose Gefühl seiner Bedürfnisse beschränkt bleiben, weil bei ihm die Sinne und Leidenschaften die Oberherrschaft über die Reflexion und Geistestiefe davon tragen. Eine, blos blinden Glauben gebietende Religion vermag zwar einzelne Denker nicht abzuhalten, sich über sich selbst und den Charakter des Volks aufzuklären, da sie aber consequenter Weise alle wissenschaftliche schriftliche Erörterung darüber verbietet, so steht sie, im Ganzen, der Aufklärung geradezu im Wege.

Die rohesten und blindgrubigsten Völker und Individuen können dagegen einen ziemlich hohen Grad der Kultur erreichen, weil es dazu keiner Aufklärung, sondern bloser gewöhn-

licher Verstandeskräfte bedarf.

a) Nur Selbsterkenntnis kann uns auch wahrhaft, d. h. auf die Daner glücklich machen. Unsittliche Menschen vermögen sich aber nicht selbt zu erkennen, und daher ist nur der Sittliche des wahren Seelenfriedens und Glücks fähig. Nur der sich selbst erkannt hat, vermag auch andere kennen zu lernen und zu durchschauen, und dies macht uns theils nachsichtiger gegen Andere, theils erfüllt es aber auch mit einem unüberwindlichen Ekel. "L'homme ne peut etre heureux que lorsque le coeur gouverne l'esprit." Ségur I. 71.

b) Zu den blindgläubigsten Völkern gehören unstreitig die Hindus, denn freudig gehen sie für ihren Glauben in den Tod, und eben sie sind nebenbei auch sehr kultivirt, sowohl in den Künsten und

Sitten, wie in den Wissenschaften.

#### §. 8.

# y) Was ist Bildung?

Bildung ist ein bloser Gattungsbegriff von Kultur und Aufklärung, d. h. ein kultivirtes und aufgeklärtes Volk heist allererst ein gebildetes. Ein blos kultivirtes oder blos aufgeklärtes Volk ist noch kein gebildetes.

Griechen und Römer waren weit früher über sich selbst aufgeklärt, als kultivirt. Die germanischen Völker sind schon lange recht kultivirt, aber noch zur Stunde nicht aufgeklärt, denn selbst ihre grösten Philosophen haben bis jezt ach gar nicht daran gedacht, und gefragt: wessen die Völker wohl sittlich fahig seyen? Uebrigens können Kultur und Aufklärung ganz Hand in Hand gehen, wie dies namentlich bei den hoch gebildeten Griechen der Fall war. M. s. Bd. II §. 8.

Gebildet nennt man im gewöhnlichen Sprachgebrauch schon

- 1) den, welcher die Formen der Höflichkeit, des discreten Umgangs schriftlich und mündlich zu beobachten und jeden nach Standesgebühr zu behandeln weiß;
- 2) der in dem Gebiete des Wissens so viel weiß und erlernt hat, daß er nicht zu dem unwissenden Haufen gezählt werden kann; man sagt auch wohl, er hat Schulbildung, er hat seinen Cursus gemacht etc.

Beides is aber weiter gar nichts als Kultur; um Bildung zu seyn, würde auch eine vollständige Selbstkenntnis oder Auskärung über sich und sonach über an ere vorhanden seyn müssen.

# S. 9.

## 8) Was ist Civilisation?

Gemeinhin und im weiteren Sinn bezeichnet man durch das Wort Civilisation blos den Gegensatz von der Wildheit, so dass man selbst Nomaden civilisirt nennt, wenn sie nur einigermaasen das Recht unter sich handhaben und einer Obrigkeit unterthan und gehorsam sind. Sodann braucht man es aber auch wechselung für Kultur, Aufklärung oder Bildung. Weder in jenem weiteren, noch diesem vagen Sinn werden wir nun davon Gebrauch machen, sondern wir legen ihm die seinem etymologischen Ursprunge (von civis, civilis, civitas) allein entsprechende Bedeutung bei, indem wir nämlich darunter im engern Sinne lediglich die charakteristische Anlage und Fähigkeit, ein gemeinsames gleichförmiges Privat - oder Civilrecht zu bilden und zu entwickeln, verstehen.

Wir kennen, dieser Begriffsbestimmung gemäs, im Abendlande nur ein Volk, welches, und zwar zugleich in einem hohen Grade, civilisirt war, nemlich die Römer (M. s. Bd II. S. 247 — 249.). Sie waren weit civilisirter als die Griechen, aber freilich auch bei weitem noch nicht so staatsfähig oder politisirt, wie die Griechen, wie Theil II. eines weitern ausgeführt ist. Ueber die sittliche Bedeutung oder Rangstufe der Civilisation oder Civität s. m. 5. 14. Wir müssen jedoch bekennen, dass wir dieser engen und scharsen Begriffsbestimmung im 2ten Theile oder der Antiken Politik nicht ganz getreu geblieben sind, sondern Civilisation und die sogleich näher zu erörternde Staatsfähigkeit, namentlich bei den Griechen, als identische Dinge und Begriffe behandelt, mit andern Worten, hier das Wort Civilisation in einem weitern Sinne gebraucht haben, was daher rührt, dass dieser 1te Theil später geschrieben und gedruckt ost, als der 2te. Im 3ten Theile und allen folgenden ist aber der engere Begriff allein sest gehalten.

#### §. 10.

# ε) Was ist der Staat?

Der Staat, oder was die Griechen Holic und die Römer Respublica nannten, ist ein groser gesellschaftlicher Verein sittlicher Menschen zur Ausprägung der Humanität oder zur Verherrlichung und sittlichen Veredlung des Menschen in der Gattung.

a) Wenn es einzelnen Lesern auffallen sollte, das Wort Staat von jezt an bald so, bald blos Stat geschrieben zu finden, so müssen wir sie auf den 3ten Theil S. 159 etc. verweisen, woselbst sich die Aufklärung darüber findet. Sie ist zu weitläufig, um hier Platz zu nehmen, und es genüge die Bemerkung, das Stat im Ganzen genommen blos so viel bedeutet, als Status, Zustand, Verhältnis, gleichsam die Negative von xôlig oder respublica.

Allerdings kann sich jedes einzelne Volk auch seinen besondern Gesellschafts-, Aggregations- oder Vereinigungs-Zweck beliebig oder charaktergemäs bestimmen, nur ist dabei wohl zu unterscheiden, daß dann nicht jedes Aggregat, jede Gesellschaft

den Namen Staat, respublica verdient. M. s. ohen § 2. Diese Ansicht hat Zachariä l. c. zu keiner klaren Scheidung der Begriffe gelangen lassen, er bedient sich durchgängig des Wortes Staat, und redet dann blos von der und der Art von Staaten. Wir glauben uns selbst dadurch um ein bedeutendes klarer geworden zu seyn, dass wir sofort Staat und Stat trennten.

b) Alle Verwirrungen, Missverständnisse, Dunkelheiten über Kultur, Aufklärung, Bildung, Civilisation, Staat und Stat rühren allein daher, dass man diese Worte seither nicht scharf genug als verschiedene Begriffe definirte und sonderte, sondern ganz willkührlich eins für das andere sezte. Es gilt dieser Vorwurf nicht etwa blos den teutschen, sondern auch den übrigen europäischen Völkern.

Dass es nicht möglich ist zu klarer und scharfer Einsicht in das Wesen der abendländischen Verhältnisse einzudringen, wenn man sich nicht zuvor klare und scharfe Begriffe von Kultur. Aufklärung, Bildung, Civilisation und Staat verschafft hat, beweißt fast unsere gesammte abendländische politische Literatur; vorzugsweise wollen wir aber als einen besonders treffenden Beweis für diese Behauptung noch auf eine Abhandlung verweisen, welche sich in den Unterhaltungs - Blättern für Welt - und Menschenkunde 1826 Nro. 26. befindet, und den Titel führt: Ueber die Wirkungen der Civilisation auf den moralischen Charakter der Völker. Nur einiges sey als Beleg hier daraus enthoben. Man stellt den Satz auf: "Je älter die Nationen, je civilisirter werden sie, je civilisirter sie aber werden, desto entnervter, ausgearteter und verworfener werden sie." Das hier unter Civilisation Kultur und deren Ausartung zu verstehen, sieht man sogleich. Auf dieser Verwechselung der Begriffe beruht auch die berüchtigte Rousseausche Preisschrift, worin ergagt; die

Tugend entsliehe in demselben Maase, als die Aufkärung sich über den Horizont erhebe." Liberale und Servile verfallen durch diese Verwechselung in die absurdesten Behauptungen. So schreibt B. Constant der En nervung durch die Civilisation den Verfall der Staaten zu. Er wollte sagen Ausartung der Kultur. Dasselbe gilt von einem Aristokraten und Anhänger des Alten, der behauptet, "es kämen die Gesellschaften allein in Folge einer zu hoch gesteigerten Civilisation um, und müsse man sich dara s die unbegreislichen Gährungen unserer Epoche erklären."

Dass übrigens der Verf. obiger Abhandlung etwas von dem wahren Begriffe des Staats oder auch blos der Civilisation ahndete, fühlte, zeigt nicht allein seine Ableitung des Wortes von civitus. dass civilisiren so viel heise: als die Menschen zur Stadt, zur Gesellschaft geeignet machen etc., sondern auch das, was er S. 417. als Resultat seiner Untersuchung giebt, nemlich: "dass uns ein Uebermaas der Civilisation wahrlich nicht drücke, sondern daß wir uns noch in der Kindheit befänden. Die meisten unserer Fortschritte seyen von gestern, die vorzüglichs en sollten noch gemacht werden. Wenn unsere Künste vorgeschritten seyen, so seyen es dagegen unsere Privatsitten nur wenig und unsere öffentlichen Sitten gar nicht. Und das sey die wirkliche Ursache unserer Unruhen und Uneinigkeiten. (Also der Mangel an Staatsfähigkeit) Wenn die Gesellschaft in einer beständigen Gährung sich befinde, wenn es manchmal scheine, als wolle, als misse sie sich zertrümmern, so sey dies gewifs nicht deswegen, weil die Civilisation sich unserer Künste, unseres Geschmacks, unserer Gebränche, unserer Privat - Verhältnisse zu sehr bemeistert habe, sondern vielmehr, weil sie unsere öffentlichen Verhältnisse noch nicht genugsam zu heher schen im Stande sey." Hier bedurfte es nur noch eines Schritts, und der Verf.

würde das Wahre gefunden haben, er war so nahe daran.

So sagte auch der General-Procurator Bellard zu Paris in seiner Anklage - Acte vom 10. Juni 1822 wegen der Verschwörung von La Rochelle: "daß ie Staaten eben so gut durch Uebermaas der Civilisation zu Grunde giengen, wie die Menschen durch Ueberfülle der Gesundheit. Es sey dies unbezweifelte Thatsache." Daß hier unter Civilisation wiederum so viel als Kultur verstanden seyn soll, ist klar. Auch ist es in der That nur die Ueberfülle der Kultur im 19ten Jahrhandert, welche die Dinge aus ihrem Gleiße geschoben hat.

Auch Ségur sagt l. c. in dem Artikel Ordre II. S. 186: dass so viele Irrthümer lediglich daher rühren, dass man sich nicht gehörig über die Worte verständige, deren man sich bediene.

e) Welche Eigenschaften sind zum Staatsleben unbedingt erforderlich? oder von dem Charakter, der sittlichen Kraft und der Staatsfähigkeit, als Entstehungs- und Fortbildungs-Ursachen der Staats überhaupt.

#### §. 11.

Soll, überhaupt, von Staats - Fähigkeit eines Volkes die Rede seyn, so bedarf es vor Allem eines sittlichen Charakters oder einer angebornen sittlichen Kraft; einer mit diesem Charakter in unmittelbarer Verbindung stehenden Religion; eines gewissen Grades von Kultur; und endlich einer solchen subjectiven

Aufklärung oder Selbsterkenntnis, wie wir sie §. 6 u. 7. schon im Voraus näher bestimmt haben und sie nur durch einen sittlichen Charakter möglich ist.

Diese unbedingten Erfordernisse bedürfen einer nähern Entwickelung und Feststellung. Um sofort eine Uebersicht zu geben, welche uns und dem Leser den Commentar sehr erleichtern wird, mag vorerst die neben stehende genealogisch-systematische Uebersicht des Charakters der Völker überhaupt hier vorauf gehen.

# §. 12.

Der Charakter eines Volks ist also weiter nichts, als sein angebohrnes, mehr oder weniger begrenztes Kraft-Gefühl. Will man ihn etwas näher definiren oder umschreiben, so wird man sagen müssen: der Charakter eines Volks ist im Allgemeinen diejenige concrete Varietät menschlicher Gemüths-, Denkungs- und Handlungs-Weise, wodurch sich ein Volk von dem andern unterscheidet, oder: der Charakter ist der Inbegriff der in einem Menschen oder einem ganzen Volke vorherrschenden Leidenschaften (a). Sind diese sittlich begrenzt, edel, grosartig, menschlich-schön, so ist es auch der Charakter; und umgekehrt, sind sie sittlich unbegrenzt, unedel, gemein, brutal, so ist es ebenwohl der Charakter (b).

Wir gehen nun zum Detail über, und zwar in der Art, dass, da wir es zunächst lediglich mit Aufstellung der positiv-sittlichen ErforderDer Charakter eines jugendlichen Volksstammes hat stets Kraft zur Basis. diese Kraft ist nun historisch

entweder a) eine sittliche, in einem natürlichen Maase vorhandene, Kraft.

Kinder dieser sind:

e) eine reine a) ein sittlich be-B) Sittlichkeit, 8) sittliches y) eine sitt-National-Schönheitsgrenzter Frei-Staatsfähigliche Volksheitsbegriff. keit u. Staat Religion. Gefühl. Sprache.

Resultate des Zusammenwirkens aller dieser Eigenschaften in Beziehung auf Staatszweck und Staatsverfassung sind:

- 1) Gemeinschaftliche Ausbildung der Humanität mit Hintansetzung der Rechte aller Einzelnen durch einen gemeinsamen religiösen Kultus. Kein Privat-, sondern öffentliches Leben.
- 2) Strenge Uniformität des Privatrechts, Stände-Gleichheit oder besser Abwesenheit.
- 3) Demokratisches Princip oder persönliche Theilnahme aller Einzelnen wenigstens an der Gesetzgebung.
- Proportionelle Gleichheit der materiellen Lasten nach Maasgabe des Vermögens.
- 5) Jeder ist Soldat, Richter etc.
- 6) Oeffentliche Erziehung durch Oeffentlichkeit der schönen Künste.
- 7) Die Regierungskunst besteht blos in der aufgeklärten Wahl der passendsten Mittel zu allen bisher genannten Zwecken.
- 8) Nur der Staat giebt seinen Mitgliedern ein Vaterland.
- 9) Nur Staaten haben eine Geschichte, weil nur die Sittlichkeit einer pragmatischen Darstellung fähig ist.

oder b) eine unsittliche Kraft, d h, ein zu üppig wncherndes Uebermaas von Lebenskraft. Kinder dieser sind:

a) ein sittlich unbegrenzter Freiheitsbegriff oder Selbstund Habsucht mit allen ihren Descendenten.

B) Staatsγ) blangel 8) Mangei des unfähigeiner sittl. Schönheitskeit. Volks-Re-Gefühls und ligion. Geschmacks

e) eine unreine oder ungebildete Sprache.

Resultate hiervon sind:

- 1) Sonderthümliches Privatleben ohne einen gemeinsamen Humanitäts-Zweck, einerlei, ob in Pallasten oder Zelten.
- 2) Höchste Mannigfaltigkeit und absolute Persönlichkeit der Privat Rechte. Ständeund Rechts - Verschiedenheit.
- 3) Hass und Opposition gegen alles staatlich Gemeinsame.
- 4) Pflichtenlosigkeit der Einzelnen ohne speziellen Vertrag, und daher Widerwille gegen alle Besteurung und Uebernahme von Staatslasten.
- 5) Militairfreiheit und Freiheit von der Pflicht, Aemter zu übernehmen.
- Nur häusliche Erziehung.
- 7) Die Regierungskunst hat blos Rechtssehutz und Rechtspflege zum Gegenstand.
- 8) Familien Völker haben blos eine Familie, eine Heimath.
- 9) Geschichtslosigkeit, da egoistisch-sonderthumliche Bestrebungen keiner pragmatischen Darstellung fähig sind.

Man merke jedoch wohl, dass diese Uebersicht nur die beiden mittleren Gegensätze oder Pole jugendlicher Volks - Kraft (nicht gerade die Extreme, wie z. B. Spartauer und aniatische Beduinen) darstellt, und dass zwischen ihnen eine in abstracto unbestimmbare Reihe von Uebergangs - Charakteren liegen konnen und mogen, die sich aber stets einer dieser beiden Haupt - Charakter-Gattungen mehr oder weniger anschließen werden. So steht nur z. B. der Charakter der Romer zwischen beiden in der Mitte, und schließet sich der ersten Gattung an.

nisse zum Staatsleben hier zu thun haben, wir nur des Gegensatzes halber auch des negativsittlichen oder positiv-unsittlichen Mangels gedenken werden.

a) "L'habitude des penchans bons ou mauvais fait le caractère, comme l'habitude des mouvemens gracieux ou désagréables fait la physionomie; cette habitude est une seconde nature." Ségur l. 125.

Die Menschen werden im Grosen nicht durch die Vernunft und den Verstand, sondern durch ihre Leidenschaften gelenkt und beherrscht. Verstand und Vernunft sind nur die subalternen Diener der Leidenschaften, und man beauftragt sie blos mit der Vollziehung dessen, was im hohen Rathe der lezteren beschlossen worden ist. Sie sind eigentlich blos die alles entschuldigenden Höflinge am Hof-Lager der Leidenschaften, statt daß sie ideal die Herrscher seyn sollten. "Aucun ne nie la verite des principes, personne ne les suit." Segur 1: 12., und woher rührt das? weil sie blos Sache und Product der Vernunft sind, ohne Rücksicht auf die Leidenschaften.

"Die Leidenschaft führt den Menschen sicherer als die aufgeklärteste Vernunft; und Leidenschaften geben Fertigkeiten, welche zur Zeit der Versuchung treuer aushalten, als das Urtheil, was nach Gründen gefällt werden soll." Möser patr. Phant. H. 69. "Les passions sont necessaires à l'existence; leur excès seul est fineste. Tous les gouts, tous les sentiments sont les vents de la vie: sans eux on ne vogue pas, on resté en stagnation; eux seuls peuvent nous conduire à notre but, au bonheur; mais s'ils diviennent ouragans et tempêtes, ils brisent le navire et le font perir." Ségur I. 243.

"L'esprit est toujours la dupe du coeur et tous ceux qui connaissent leur esprit ne connaissent pas leur coeur." Rochefoucauld Maximes Nro. 102. 3. "Le bonheur et le malheur sont en nous et dependent de l'opinion que nous attachons aux choses." Ségur I. 183.

Ein wese atliches Kriterium eines concreten Volks-Charakters ist das Verhältnis beider Geschlechter zu einander, ob das weibliche hoch oder gering geachtet wird. "Der ges Ilschaftliche Einflus der Weiber entscheidet über die Beschaffenheit, den Wechsel oder die Beständigkeit der Sitten, über die Art der Vergnügungen, über den Charakter der Kunst, über den Geist und Ton des geselligen Lebens etc." Zachariä 1. c. 1. 394. 396.

b) Die Wirkungen des Klima's auf Farbe und Charakter der Menschen zeigen sich nur, historisch und ethnographisch, in grosen Zügen, gleichsam wie die Farben, wodurch man die einzelnen Erdtheile auf der Karte von einander kenntlich macht. Nomadenhorden und Barbaren sind auf demselben Boden, wo einst Aegypter und Griechen blühten, nach Jahrhunderten, noch jezt Nomaden und Barbaren. Attika hatte das gesundeste, reinste und mildeste Klima von ganz Griechenland und hat es noch. Auf Hellenen hatte es zuverlässig grosen Einfluß, für asiatische Horden bleibt es wirkungslos. Ueber den Einfluß des Klima's auf die Völker s. auch Zachariä l. c. I. 256.

Nicht das Klima, sondern der ursprüngliche Charakter-Typus ist also die Erklärung für den Volks-Charakter, sonst hätten Normannen, Gothen und Longobarden sich in Griechen und Römer verwandeln müssen, seitdem sie griechischen und römischen Boden betraten. Das Klima modificirt aber allerdings diesen ursprünglichen Charakter, wohl zu unterscheiden vom Geiste, welcher unter den Polen und der Linie in einem und demselben Individuo sich g eich bleibt; für die Länge der Zeit und für mehrere Generationen instairt aber auch hierauf das Klima, insofern es erst den Charakter modificirt und dieser auf die Functionen

des Geistes rückwirkt. — Wie sollte man sonst die fordauernde Verschiedenheit mehrerer Völker erklären, die auf einem kleinen Erdsleck ausammen wohnen, z. B. Türken, Armenier, Juden, Griechen. Besonders die Juden zeigen dies re ht deutlich. Ihr Charakter ist unter allen Breiten derselbe. Araber und Gothen bewohnten in Spanien dasselbe Land, heide verwandelten sich aber nicht in Iberier, sondern modificirten blos in etwas ihren ursprünglichen Charakter. Die Türken sind noch, was sie im 11ten Jahrhundert waren, obgleich sie europäische Luft einathmen.

Vom Einfluss der Nahrungsmittel auf den Charakter, mündlich.

### §. 13.

# c) Von der Kraft und dem Freiheitsbegriffe.

Die Freiheit läst sich deshalb im Allgemeinen nicht definiren, weil ihr Begriff oder
Ideal eine Sache oder auch concretes Product
der Krast oder des Charakters eines Volkes,
und nicht der Vernunst, ist. Jedes Volk hat
daher, nach Maasgabe des ihm von der Natur
zu Theil gewordenen grösern oder geringern
Maases von Lebenskrast, seinen besondern Begriff, sein besonderes Ideal von der Freiheit,
und dieser Freiheitsbegriff ist es, welcher den
besondern Charakter eines jeden einzelnen Volkes determinirt (a).

Wurde nun einem Volke ein sittlich-natürliches, mittleres, harmonisches Maas von Kraft zu Theil, so wird auch der Freiheitsbegriff ein sittlich-begrenzter seyn (b). Wurde ihm dagegen ein Uebermaas von Kraft, eine zu üppig wuchernde Summe von Lebenskraft zu Theil, so wird auch der Freiheitsbegriff, gleich einer, wegen zu groser Vollsaftigkeit zu üppig wuchernden, aufschießenden Pflanze, ein sittlich -unbegrenzter seyn (c).

- a) "Der kennt fürwahr die Freiheit und ihre Elemente nicht, der sie in irgend einer gerundeten Phrase sucht. Sie ist bunt und mannigfaltig auf der Erde. wie die Blumen der Wiesen." Gagern Res. 4. S. 370. Höchst oberflüchliche Bemerkungen macht Montesa. XI. 2. über die verschiedenen Freihei sbegriffe, man sieht, er drang nie oder selten tiefer ein, als der Pflug geht. Auch definirt er sie schlecht in 3 Chap., woselbst er zugleich beiläufig sagt, was er sich unter einem Etat denkt, nemlich eine Gesellschaft mit Gesetzen. Dass die Freiheit nur darin bestehen sollte, thun zu dürfen, was die Sittlichkeit erlaubt, darauf kommt es nicht an, sondern auf den Freiheitsbegriff, die Idee, welche jedes einzelne Volk damit verknüpft. Durch den Freiheitsbegriff erhält auch das seine Bestimmung, was man Adel nennt.
- b) Etwas ganz anderes versteht Zachariä l. c. I. 33. unter sittlicher Freiheit, indem er sich blos die Bestimmung der physischen Kräfte durch die Vernunft darunter denkt. "Die Sittlichkeit ist die Idee der Freiheit" sagt Hegel l. c. S. 156, sodann "der Staat ist die Wirklichkeit der sittlichen Idee" S. 241, und endlich "der Staat ist die Wirklichkeit der concreten Freiheit" S. 251: Hatte sich der scharfsinnige Verf. wirklich ganz klare Begriffe von Staat, Sittlichkeit und Freiheit gebildet, als er diese drei Sätze niederschrieb?

Die sittliche Kraft ist freilich die allein ächte innere Freiheit, aber die Völker hegen davon andere Ansichten. c) So wie aber eine zu üppig wuchernde Pflanze (wegen zu groser Wärme oder zu fetten Bodens) durch die Ueppigkeit selbst vor der Zeit abstirbt und keine edlen Früchte zur Reise bringt, so trägt auch die sittlich-unbegrenzte Freiheit in der Unbegrenztheit den Keim ihrer Zerstörung bei sich, trägt ebenwohl keine edlen Früchte, und, auf das Staatsleben angewendet, wird man finden, dass absolute Freiheit oder Licenz und absoluter Despotismus stets als Extreme nahe zusammenstoßen. Der Despotismus ist für die Licenz, was das Messer des Gärtners für die wuchernde Pflanze. "Ist die organisirende Kraft durch den Stoff nicht genugsam oder nicht gleichmäsig gezügelt, so entstehen · Auswüchse und andere regelwidrige Erscheinungen." Zachariä l. c. I. 16.

Die sittliche Kraft gleicht einem grosen, majestätischen, ruhig zwischen mäsig-hohen Ufern dahin wallenden Strome; die unsittliche einem Waldstrom, der überall, wo er eine Oeffnung findet, durchbricht und verwüstet, mögen auch seine Kaskaden und Ausbrüche dem Auge und der Phantasie ein angenehmes Schauspiel darbieten, wie dies z. B. mit der Abenteuerlichkeit der modernen Völker der Fall war.

d) Die Kraft ist die Basis der Sittlichkeit (Tugend) und des Lasters; daher Zoroasters böses und gutes Princip; daher das Bild der Alten von Herkules (dem Bilde der Kraft) am Scheidewege. Die Bestimmung auf diesem Scheidewege, oh man rechts oder links gehen will, hängt nun aber von dem Freiheits-Begriffe ab. Geht er in Folge eines vorhandenen Uebermaases von Kraft über das sittliche Maas hinaus, verwandelt er sich in Licenz und Ungebundenheit, so hat man ein unsittliches Volk; hällt er das rechte Maas, so ist ein sittliches vorhanden. Ein kraftloser Mensch (wenn er es nicht durch Alter und Krankheit ist) ist aber stets ein unsittlicher Mensch, weil ihm sogar die

Kraft zur Wahl zwischen Tugend und Laster fehlt. Dasselbe gilt von ganzen Völkern.

So wie Liebe und Hass auf Achtung, diese aber auf sittlichem Werthe, beruhen, so auch das Gute und Böse auf der Kraft. Vereint sich diese mit einem überspannten selbstsüchtigen Freiheitsbegriffe, so tritt unsittliche Kraft hervor. Vereint sie sich mit einem gemäsigten liberalen Freiheitsbegriffe, d. h. hier, der seinen Mitmenschen ein eben so groses Maas von Freiheit gönnt, wie er es selbst in Anspruch nimmt, so ist sie eine sittlich Kraft. Sittlich beg enzte und sittlich unbegrenzte oder unsittliche Kraft sind aber beides Positivitäten, die erst nach ihrer Consumtion in gewissen äussern Erscheinungen gleiche Resultate geben. M. s. unten §. 30.

#### §. 14.

β) Von der sittlichen Kraft oder Sittlichkeit und der dadurch gegebenen Staatsfähigkeit.

Um staatsfühig zu seyn, bedarf es eines sittlichen Freiheitsbegriffes (a), einer dadurch gegebenen, bestimmt, geleitet werdenden sittlichen Kraft (b), oder überhaupt eines sittlichen, zu Eingehung und Schließung eines grosen Gemeinwesens besonders antreibenden Charakters, dem wir im Verfolge, um dem Begriffe für das Ohr einen sichern Anhaltepunkt zu geben, nebenher auch den Namen eines staatlich eentripetalen (c), im Gegensatze zu dem staatlich centrifugalen (d), geben werden.

Der Staat und die Staatsfahigkeit, mit ihrem ganzen glänzenden Gefolge, sind also nicht eine Sache oder ein Product der Vernunft, der Speculation, des Verstandes, der Willkühr, sondern eine Sache des Charakters (e).

- a) Eine Ahnung hiervon scheint Zachariä l. c. I. 43. gehabt zu haben, indem er sagt: "die Untersuchung über das Interesse der äussern Freiheit ist die Regel, um welche sich der Streit über den Werth oder Unwerth der verschiedenen möglichen Staatsverfassungen dreht." "Kurz, nicht Wissenschaften, die oft ein Irrlicht scheinen, sondern Sitten (Sittlichkeit) sind zur Bewahrung ächter Freiheit nothwendig." Gagern Resultate III. S. 60.
- b) Sittlichkeit ist nun weiter nichts, als humaner Freisinn (Liberalität), der seinen Mitmenschen nicht allein alles gönnt, was er sich selbst gönnt, sondern auch sich und seine persönlichen Interessen dem Wohle seiner Mitmenschen aufzuopfern bereit ist. Und das ist auch die Basis der Religion Jesu Christi. M. s. Mathäus VII. v. 12. XXII. 37. 39. 40, so wie Bd. III. §. 95.

Wahre Sittlichkeit und blose Sitte oder Sitten-Kultur sind nun hiernach wohl zu unterscheiden. Die Sittlichkeit verhält sich zur Sitte wie der Diamant zum Brillantschliff; dieser lässt sich auch einem Glasstück geben, und unsere Leser werden hiernach von selbst zu beurtheilen wissen, wohin pfäffische Frömmelei und Rigorosität gegen die Bedürsnisse der Natur zu stellen seyen.

Unsittlichkeit (Mangel an sittlicher Kraft) und Sittenlosigkeit (Mangel an äusserer gefälliger schonender Umgangsweise) sind hiernach ebenwohl ganz verschiedene Dinge. Letztere pflegt wohl gar bei hoher stoischer Sittlichkeit stets gefunden zu werden.

Jedermann wird bemerken, dass wir hier durch sittliche Krast und Sittlichkeit ausdrücken, was seither durch Tugend (vertu, virtu, virtue) wiedergegeben wurde. Wir bedienen uns dieses leztern Wortes blos deshalb nicht, weil es leider durch Misbrauch seine eigentliche durchschlagende Bedeutung verloren hat, und auch nicht ganz das ausdrückt, was in dem Worte sittliche Kraft liegt. Auch des Wortes Moral werden wir uns licht bedienen, denn Mos, Mores (moeurs) heisen die Sitten, Gebräuche, Rechtsgewohnheiten der Völker, mögen diese nun sittliche oder unsittliche seyn. Mündlich über die Bedeutung von persona moralis.

c) Staatlich centripetaler oder sittlicher Charakter führt alle zusammen, läst alle sich in demselben Zwecke begegnen und die Hand zum grosen Werke reichen. Staatlich centrifugaler Charakter macht dass alle gerade dieses grose Werk sliehen. "L'univers (et l'etat) ne se maintient qu'en vertu d'un seul principe qui fait tendre toutes les parties à un centre commun et servir à la meme sin." Ségur II. 33.

Genug, der sittliche Charakter der Völker ist für die glückliche Fahrt des Staatsschisses genau dasselbe, was der Compass für ein gewöhnliches Schiff ist. Nor mit und durch ihn haben sie ein bestimmtes Ziel, dem sie entgegen steuern. "La froide raison sans illusion, en analysant tout, desséche tout; elle desenchante la terre et depeuple le ciel même. En voulant detruire la passion, elle éteint le sentiment, elle anéantit meme les vertus qui viennent du coeur etc. "Ségur I. 68.

d) Für staatlich-centripetal und centrifugal könnte man allenfalls auch sagen homocentrisch, homocentripetal, homocentrifugal, wenn durch das griechische όμός zugleich die staatliche Einheit ausgedrückt wäre, während es blos schlechthin das Gemeinsame ausdrückt. Mündlich ein Mehreres über die Bedeutung dieser Charakter-Prädicate. Auch Zachariä hat sich schon l. c. 1. 240. dieser beiden Ausdrücke bedient, aber in einer andern Beziehung. Nach ihm kämpfen beide Kräfte gleichzeitig in wirklichen Staaten, und entgegengesezte Wirkungen legt er l. c. I. 26. der abstossenden und anziehenden Kraft bei.

e) Das gewöhnliche philosophische Raisonnement, als erscheine der Mensch, zur Geselligkeit geschaffen, nirgends ausser aller Gesellschaft, so daßs man ihn stusenweise erst in der Familie, dann in der Horde und zulezt im Staate erblicke, ist ganz falsch. Es giebt keine Unmündigkeit und Mündigkeit für das Staatsleben, sondern man ist es entweder gleich oder nie. Wenn auch Aristoteles, Politik I. 1, die Geselligkeit als dem Menschen überhaupt eigen voraussezt, so muß man bedenken, daß er nur Griechen kannte und griechisches Staatsleben vor Augen hatte.

Der Geselligkeitstrieb des Menschen erstreckt sich nemlich keineswegs im allgemeinen bis zum Staate, sondern beschränkt sich auf die Ehe und die Familie. Was darüber hinausgeht, erfordert schon einen höhern sittlichen Sinn für Humanität und Menschenzwecke. Die Ehe ist die niedrigste Stufe der Geselligkeit. Auf sie folgt die Familie, und erst zulezt der Staat nach dem Proportions-Verhältnisse der Sittlichkeit. "Der Staat in der Wirklichkeit beruht auf der Geselligkeit und Ungeselligkeit der Menschen." Zacharia l. c. 1. 206. Schade nur, dass der Verfasser in den Fehler Montesquieus verfallen ist, die treffendsten Wahrheiten so oft am systematisch unrechten Platze zu sagen, oder mit andern Worten, das Ideale, antik Historische und das Gegenwärtige nicht genau genug von einander zu trennen gewulst hat. - Die Grade der sittlichen Geselligkeit bestimmen sich nun nach den Opfern; welche ein concretes Gesellschafts-Verhältniß von der Selbstsucht der Einzelnen für das Wohl der Gesellschaft fordert. Ein Meusch, der

4

1r Theil.

als Einsiedler lebt, ganz ausser aller Gesellschaft, hat daher gar keine Sittlichkeit. Die Stufen der Geselligkeit sind sonach:

1) das polygamische Verhältnis,

2) die monogamische Ehe,

3) die Familie oder Güter-Genossenschaft,

das Corporations - Verhältniß,

5) die Rechts - Gesellschaft (civitas),

6) der Staat (πολις, res publica).

Nr. 1 beruht noch ganz auf brutalem Egoismus, Nr. 6 ersordert den höchsten Grad von Sittlichkeit. Zwischen beiden liegen die Uebergangsstufen zwischen Sittlichkeit und brutalem Egoismus. Nur daß dies nicht so zu verstehen ist, als durchlaufe jedes einzelne Volk diese Stufen, sondern wir bemerken hlos objectiv eine solche Stufenleiter unter den Völkern und Menschen überhaupt. Regelmäsig bleibt jedes einzelne Volk auf der ihm eigenthümlichen Stufe stehen. Herder scheint etwas ähnliches in der von uns ohen Seite 19 ausgehobenen Stelle gefühlt zu haben, ohne sich jedoch ganz klar geworden zu seyn. Daraus erklärt sich denn auch, warum entsittlichte, d. h. der Kraft verlustig gegangene Völker auch nicht einmal mehr in die Ehe treten wollen, in ein Geselligkeitsverhältnis, das noch die wenigsten Opfer der Selbstsucht heischt. M. vergleiche Bd. II. §. 216. es schon ein Zeichen groser Verdorbenheit, wenn man Väter und Mütter über die Lasten der Ehe, der Kindererziehung etc. klagen, überall die ekelhafte unsittliche Phrase hören muß: hätte ich nicht Frau und Kinder, oder hätten wir keine Kinder. so könnten wir bequemer leben etc. etc.

Die Familie ist noch ein natürlich-egoistischer und zum Theil unwillkührlich-gezwungener Verein sittlicher sowohl wie unsittlicher Menschen, der Staat dagegen ein künstlicher, liberaler, willkührlich freier Verein blos sittlicher Menschen, woraus um so einleuchtender hervorgeht, wie falsch der Schluss

von dem Familien - Gellschaftstriebe sogleich bis zum Staate ist. Bei den Griechen gab es fast gar keine Familien, als eng geschlossene Vereine, sondern alle Individuen gehörten dem Staate an. Bei den Römern war die Familie ein bloses Aggregat von famulis in der Gewalt des paterfamilias, sie war sein Gebiet, ihm dienstbar. Bei den germanischen Völkern ist die Familie (das Haus) eine freie Stammes- und Gütergenossenschaft, ohne daß dem zeitigen Haupte oder Güterbesitzer wirkliche Gewalt auch nur über seine Kinder zustehe. werden mit der Volljährigkeit ipso facto unabhängig. Auch der Begriff der Familie ist sonach sehr verschieden und abhängig von dem Charakter der Völker. Familien-Völker sind also schon als solche staatsunfähig und der Staat ist sonach, wie schon gesagt, durchaus kein universalhistorisches, sondern ein blos particulares Vorkommnis, ganz so wie die Sittlichkeit. v. Haller in s. Restauration, gleich 1. auf der ersten Seite, meint freilich: Staaten seyen eine in der ganzen Welt vorkommende Erscheinung, ja er statuirt sogar Wilden-Staaten S. 5. 6, lediglich, weil er das Wort Staat blos als den natürlichen geselligen Zustand der Menschen definirt.

- f) Nur unter sittlichen Staats Völkern giebt es schlieslich auch eine uneigennützige Freundschaft, denn die Verwandten- und Familien Freundschaft ist schon eine höchst eigennützige, mithin keine. M. s. Bd. III. §. 51 u. 95. Die germanischen Sprachen haben auch kein Wort für das griechische φιλια, φιλος, und lat. amicitia und amicus, denn Freundschaft und Freund bedeutet hier blos so viel als agund cognatio, agnatus und cognatus, daher Blutsfreund, Nagelfreund, Heirath in die Freundschaft etc. M. vergl. Bd. III. §. 54. lit. f.
- g) In derselben Maase, wie der Charakter eines Volks nicht von des leztern Willkühr abhängt, durch

Vernunstgründe bestimmt, determinist wird, in derselben Maase hängt mithin auch und schlieslich die Sittlichkeit oder Unsittlichkeit nicht von der Vernunst ab, sondern ist durch den Charakter gegeben, also nicht rein willkührlich. Woher es auch kommt, dass unsittliche Menschen am meisten von der Sittlichkeit reden, aber am wenigsten sittlich handeln.

### y) Von der Religion.

### §. 15.

Das lateinische Wort Religio, dessen Etymologie mit der Sache gar nichts gemein hat (a), bezeichnet im Allgemeinen den Glauben an das Göttliche und die Ehrfurcht gegen die Götter; sodann aber auch alles, was innerlich und äusserlich auf den Götterdienst Bezug hat. Der Glaube an das wahrhaft Göttliche ist aber ebenwohl eine sittliche Kraft (b).

- a) Cicero de natura deorum II. 28. erläutert das Wort dahin: "qui omnia, quae ad cultum deorum pertinerent, diligenter pertractarent et tanquam relegerent, sunt dicti ex relegendo religiosi." Da Aberglaube etwas durchaus relatives ist, so brauchten die Römer das Wort religio auch hierfür, und die modernen Völker, welche sich dieses Worts bedienen, thun ein Gleiches. M. s. auch noch in Adams Handbuch der römischen Alterthümer, übersezt durch Meyer I. S. 486 die weitern Bedeutungen der Worte religio und religiones bei den Römern.
- b) Alle Religionsverschiedenheiten, Irrthümer und Schwärmereien sind blose Antropomorphismen, denn es giebt keinen Namen, der das auszusprechen, menschlich zu bezeichnen vermögte, was

jenes unbegreisliche höchste Wesen ist, das die Unermessichkeit schuf, die weder ein Oben noch Unten, weder eine rechte noch linke Seite, weder einen Nord- noch Süd-Pol, weder Ost noch West kennt, sondern überall auf sich selbst ruht; das Wesen, welches überall und nicht irgend wo ist, dem nur menschliche Beschränktheit einen Wohnsitz anweisen, ihm zwar immer erhabene, aber doch nur dem Menschen entlehnte Eigen- und Leidenschaften beilegen konnte, und es so zu ihrer Menschlichkeit herabzuziehen gesucht hat.

c) Die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele, (worauf aller Glaube mit beraht) hat 3 Stufen:

1) die der reinen Unsterblichkeit;

 die der blosen Veränderung des Wohnorts der Seele, und

3) die der Seelenwanderung.

d) Von den circa 1000 Millionen Menschen auf der Erde sind dermalen:

Unter den Christen zählt man 90 Millionen Katholiken, 75 Millionen Akatholiken und 35 Millionen Griechisch - Katholische (19).

## S. 16.

Sollen Religion, Sittlichkeit und Staat eine heilige und innige Trias bilden (a), so bedarf

<sup>19)</sup> Ueber die untergegangenen und noch existirenden Religions - Partheien unter den Volkern der Erde giebt die beste Auskunft Baumgartens
Geschichte der Religionspartheien, herausgegeben von J. S. Semter. Halle
1766. 4. Auch s. mat

<sup>20)</sup> B. Gonstant, de la religion consideré dans sa source etc. 2 Vol. Paris 1824 u. 1825.

es einer sittlichen Volksreligion. Sittlich, insofern sie nicht blos in einem nakten Glauben und todten Caremonielle bestehen darf, sondern auf positiv sittliche Handlungsweise gerichtet seyn, mit dem allgemeinen Staatszwecke Hand in Hand gehen muß. §. 10 (b). Volks-Religion, insofern sie lediglich, als Resultat des sittlichen Charakters des Volks, seine eigene ihm allein gewordene sittliche Offenbarung seyn muß (c).

Jede Religion, die nicht beides zugleich ist, wird eines Theils von jener Trias ausscheiden (sich als eine besondere religiöse εκκληδία neben die politische εκκληδία stellen) und andern Theils höchstens rohe und innerlich unsittliche Menschen, äusserlich gesitteter machen (d).

Welt - Religionen (e) verhalten sich zu Volks - Religionen hinsichtlich ihrer Wirkungen wie Cosmopolitismus zu staatlichem Gemeinsinn, denn man kann nicht Himmels-, Weltund Staats-Bürger zugleich seyn (f).

a) Sittlichkeit, Religion und Staat sind drei unzertrennliche Dinge, wenn sie, für sich betrachtet, äußere Existenz und Bestand haben sollen. Daher nur leeres Religions-Cäremoniel und keine wahre Religion ohne ächte Sittlichkeit, ohne Sittlichkeit keine Religion und ohne beide kein Staat. Religion und Staat, oder Glaube an das Göttliche und sittliches Gemeinwesen sind nur Phasen und Fagetten der Sittlichkeit, der sittlichen Kraft, also Sittlichkeit, Religion und Staat eng verbundene Begriffe und Dinge, die durch ihre Trennung sofort aufhören, etwas mehr als leere Worte zu seyn. Wie inconsequent daher von Hegel, erst

den Staat für die Idee der Sittlichkeit, für das System der sittlichen Welt erklären und dann l. c. S. 263 behaupten, dass die innere religiöse Ueberzeugung den Staat nichts angehe.

b) Der Glaube an das Göttliche ist eine sittliche Kraft, welcher daher auch mit dieser steht und fällt, und es giebt eigentlich diesseits gar keinen Unterschied zwischen Sittlichkeit und Göttlichkeit; denn jene ist das Göttliche im Menschen und macht ihn zum Ebenbilde, zu einer Nachbildung Gottes.

Religions-Cäremoniel und Staatsform verwandeln sich, wie vom Wurm gestochene Nüsse, in leere Schalen, so bald der Kern, die Sittlichkeit daraus entschwunden ist. Mit der Unsittlichkeit tritt zuerst Unglaube oder Zweifel am Göttlichen und dann mit der gänzlichen Entsittlichung mystisch-furchtsamer Aberglaube ein.

c) Da die Religion weiter nichts als eine der Glanzseiten oder reflectirenden Façetten der Sittlichkeit ist, so ist es ein, wenn auch sehr alter, Irrthum, durch eine. fremde Religion die Sittlichkeit eines entsittlichten oder unsittlichen Volkes wiederherstellen zu wollen, oder überhaunt zu glauben; die

stellen zu wollen, oder überhaupt zu glauben: die Sittlichkeit sey eine Folge der Religion, da diese im Gegentheil eine Folge der Sittlichkeit ist, denn der Glaube ist ja nur ein Theil der Religion.

Erfahrung und Geschichte zeigen wenigstens, dass nur da, wo sittliche Völker aus sich selbst eine National-Religion, eine Staats-Religion gebildet haben, der Staat oder das Gemeinwesen den höchst möglichsten Glanz erreicht hat. Montesq. XXIV. 5. "Lorsqu'une religion nait et se forme dans un état, elle suit ordinairement le plan du gouvernement où elle est établie: car les hommes, qui la recoivent et ceux qui la font recevoir n'ont guere d'autres idées de police que celles de l'état dans lequel ils sont nés. XXIV. 19. "Les dogmes les plus vrais et les plus

saints peuvent avoir de très mauvaises consequences lorsqu'on ne les lie pas avec les principes de la société; et, au contraire, les dogmes les plus faux en peuvent avoir d'admirables lorsqu'on fait qu'ils se rapportent aux memes principes. Die germanischen Völker hatten z. B. einst eine Volks-Religion, aber keine sittliche, denn nur gewisse Klassen waren Walhalla- und Tafel-fähig.

Heeren's Ideen III. 68. "Schwer, vielleicht unmöglich ist es, ein Volk zu finden, das keine Spuren von Religion zeigte; aber nie gab es oder kann es ein Volk geben, dessen Religiosität erst die Fracht einer höheren Philosophie wäre. Grundlage aller Religion ist der Glaube an höhere Wesen, die Einfluss auf unsere Schicksale haben. Die natürliche Folge dieses Glaubens sind gewisse Gebräuche zu ihrer Verehrung. Alles dieses hängt so (innig) mit den menschlichen Empfindungen zusammen, dass es, von selbst aus dem Innern hervorgehend, unabhängig von allem Forschen und Wissen steht. Und das ist Volks - Religion." Montesq. XXV. 2. "Quand une religion intellectuelle nous donne encore l'idée d'un choix fait par la divinité et d'uné distinction de ceux qui la professent avec ceux qui ne la professent pas, cela nous attache beaucoup à cette religion." Das war und ist noch bei den Juden der Fall. Sie halten sich für das Volk Gottes. Ebenso die Moslemin. Hätte Moses den Juden nicht gesagt, daß sie das Lieblingsvolk Jehova's seyen, sie würden nicht so unerschütterlich an seiner Lehre hängen. Mont. XXIV. 1. "Comme on peut juger parmi les tenebres celles qui sont les moins épaisses, et parmi les abymes ceux qui sont les moins profonds, ainsi l'an peut chercher entre les religions fausses celles qui sont les plus conformes au bien de la société; celles qui, quoiqu'elles n'aient pas l'effet de mener les hommes aux félicités de l'autre vie, peuvent le plus contribuer à leur bonheur dans celle-ci. XXIV. 24. "Quand Montezuma s'obstinoit tant à dire que la religion des Espagnols étoit bonne pour leur pays et celle du Mexique pour le sien, il ne disoit pas une absurdité, parcequ'en effet les legislateurs n'ont pu s'empécher d'avoir égard à ce que la nature avoit établi avant eux."

d) Der Glaube, der nicht gleichsam die Blüthe unseres eigenen Selbst ist, kann die Menschen rückwärts nicht veredlen, sondern sie blos, als Sittengesetz, gesitteter machen. Der Glaube an das Göttliche, welcher Folge sittlicher Kraft ist, ist nicht zu verwechseln mit dem Glauben an das Göttliche, welcher auf dogmatischen Urkunden beruht. Ein selbstsüchtiges (mithin unsittliches) Volk kann daher durch eine fremde Religion nie zu einem sittlichen liberalen gemacht, sondern höchstens gesittet werden; es muss das sittliche Gefühl eines Volks die Mutter seiner Religion seyn, und beide vereint und sich umschlingend rufen alsdann den Staat von selbst in das Leben. Als das Concordat mit dem Pabste entworfen wurde, sagte Napoleon: "Ich erwarte nicht, daß mein Concordat mit dem des Kanzlers Duprat Aehnlichkeit habe. Die Zeitumstände und Gesinnungen sind nicht mehr dieselben. Ich will die Wiederaufrichtung der umgestürzten Altäre der Gottheit, die Ausrottung des Schisma und die Herstellung der Einheit des katholischen Cultus. Nur schlechte Schwätzer, Philosophen sich nen-nend, und ihre Nachäffer, die Jacobiner, wollen von der Religion nichts wissen. Ich aber bin der vesten Ueberzeugung, dass eine Regierung und ein Volk derselben nicht entbehren könne. Das französische Volk ist religiös, aber nicht abergläubisch, ausserdem ist die katholische Religion die der Mehrzahl. Es scheint mir unmöglich, sie durch eine andere zu ersetzen. (Le cabinet de Tuileries.)

- e) Unter einer Welt Religion verstehen wir nemlich eine solche, welche für alle Menschen als solche, ohne Rücksicht auf ihren besondern Volkscharakter etc., brauchbar seyn soll und sich daher mit der Politik der Völker in keine Verbindung einläßt. Wenn a posteriori eine solche Religion geographisch und ethnographisch das nicht geworden ist, was der objective Sinn des Wortes Welt-Religion sagen will, so liegt darin der Beweifs, dass der Stifter von einem irrigen Vordersatze ausgegangen ist, nemlich geglauht hat, alle Menschen des Erdbodens seyen der Sittlichkeit gleich fähig. Und so geht es denn auch mit der supponirten Staatsfähigkeit aller Menschen. Wir werden weiter unten Theil III. S. 95 urkundlich nachweisen, dass Christus zunächst gar nicht beabsichtigte, aus seiner Lehre eine Welt-Religion zu machen.
- f) Montesq. XXV. 10. "Voici donc le principe fondamental des lois politiques en fait de religion. Quand on est maitre de recevoir dans un état une nouvelle religion, ou de ne la pas recevoir, il ne faut pas de l'y établir; quand elle y est établie, il faut la tolerer."

Ibid. 44. "De plus, la religion ancienne est liée avec la constitution de l'état, et la nouvelle n'y tient point: celle-là s'accorde avec le climat, et souvent la nouvelle s'y refuse." Da in einem Staate schon von selbst sittliche Glaubens-Einheit vorhanden ist, so folgt die Religions-Einheit daràus von selbst. Blosen Staten oder Schirmherrschaften geziemt dagegen Schutz und Schirm aller Glaubens-Secten.

g) Eine Theologie und einen geistlichen Stand oder eine Priesterschaft giebt es nur, wo es geschriebene Religions-Glaubens-Gesetzbücher giebt, gerade so, wie es nur da wissenschaftliche Juristen giebt, wo geschriebene dogmatische Gesetzbücher vorhanden sind. Deshalb gab es auch unter den alten Griechen keine Theologie, und deshalb hat nur der Mosaismus, das Christenthum und der Islam eine Theologie, Theologen und Secten. Christus versuchte es, den Monotheismus mit der Sittlichkeit zu verknüpfen, ihn auf sie zu bauen, aber die Menschen trennten leztere wieder davon, und hielten sich blos an ersteren; so entstand die christliche Theologie und das christliche Sectenwesen, während sich die alten Griechen und Römer blos an die Sittlichkeit hielten und deshalb nichts von Theologie und Secten wußten. M. s. überhaupt weiter unten Theil III. §. 93 etc. etc.

δ) Von der Schönheit, dem Schönheits-Gefühle und Schönheits-Geschmacke.

### §. 17.

Da die Schönheit überhaupt die Sittlichkeit der Formen, d. h. das natürliche mittlere Gleichund Ebenmaas (Symmetrie) der förmlichen Verhältnisse in der Natur-, Körper- und Geisterwelt ist, so ist auch nur die Sittlichkeit, die gemäsigte Kraft und sonach der sittliche Mensch des ächten und alleinigen Schönheitsgefühls und Geschmackes fähig. Nur die sittliche, d. h. nicht zu üppig wuchernde, auswachsende. abnorme Natur ist Sub- und Object des Schönheitsgefühls und der schönen Künste. Positiv unsittliche, d. h. zu üppig wuchernde und deshalb zu üppig phantasirende, schwärmende, abenteuerliche Charaktere sowohl, wie negativ entsittlichte Völker (§. 30.) sind daher des gesunden Schönheitsgefühls nicht und nicht mehr fahig. M. s. Bd. II. S. 41 u. 45.

Regelloser Geschmack oder Geschmacklosigkeit verhalten sich zum Schönheitsgeschmacke und Gefühle wie der sittlich unbegrenzte Freiheitsbegriff zum sittlich begrenzten und geregelten.

# ε) Von der Sprache. (21 - 23)

### 18.

Die Sprache ist der artikulirte Reflex, oder der hörbare (schriftlich: sichtbar palpable) Theil oder auch der bespannte Resonanzboden des Charakters und Geistes eines Volks (a), und sie aus diesem Gesichtspunct schildern, zergliedern, würde leztere selbst schildern heisen (b). Die Sprache eines Volks ist auch so eng mit seinem ganzen Wesen verknüpft, dass nach unserer Ueberzeugung Verfassung und Geschichte eines Volks nur in seiner Sprache ganz treu dargestellt und erzählt werden können (c).

<sup>21)</sup> M. s. Mithridates oder allgemeine Sprachenkunde, von Adelung und

<sup>31)</sup> M. s. Mithridates oder allgemeine Sprachenkunde, von Adesung und Pater. Berlin in der Vassischen Buchhandl. 4 Theile.

22) Allas éthnographique du globe, ou classification des peuples, anciens et modernes, d'apres leurs langues; précédé d'un discours sur l'utilité et l'importance de l'étude des langues, appliquée à plusieurs branches des connaissancès humaines; d'un aperçu sur les moyens graphiques employés par les différens peuples de la terre; d'un coup d'ocil sur l'histoire de la langue slave et sur la marche progressive de la civilisation et de la litterature en Russic, avec environ 700 vocabulaires des principaux idiomes con-nus, et suivi du tableau physique, moral et politique des einq parties du monde; dedie à S. M. l'empereur Alexandre; par Adrien Balbi, professeur de géographie etc. Paris 1826.

Bis jezt (1828) erst & Theile. Der eigentlich ethnographische oder 3te Theil ist noch nicht erschienen. Die ersten beiden Theile enthalten blos Sprachenstatistik. Adelungs des jung, Uebersicht aller bekannten Sprachen und ihrer Dialekte, Klaproths Asia polyglotta sammt Sprach - Atlas sind bekannt.

Man sehe auch noch eine Classification der Sprachen der Volker der Erde bei

<sup>23)</sup> Jarry de Mancy, Atlas historique et chronologique des litteratures anciennes et modernes, des sciences et des beaux arts; d'après la methode et sur le plan de l'atlas de Lesage. Paris 1826 chez Jul. Rénouard, 1te u. 2te Lieferung, Die Uebersicht der alten und der neuen Sprachen, todten und lebendigen, ist in der sten Lieferung enthalten.

Da die Sprache nur durch den häufigen Umgang und Gebrauch immer mehr an Ausbildung und Reinheit gewinnen kann, so folgt, dass Staatsvölker eine reinere, wohlklingendere und gebildetere Sprache haben müssen und werden, als blose Familienvölker.

Ausbildung und Verfall der Sprache gehen übrigens gleichen Schritt mit Ausbildung und Verfall des Charakters oder der Kraft. Ja, sie ist in dieser Beziehung der Barometer des Charakters (d). Die Sprache der Gelehrten und Schriftsteller darf jedoch nicht mit der lebendigen Volkssprache verwechselt werden. Wenn leztere schon längst entartet ist, erhält sich die reine Schriftsprache oft noch Jahrhunderte auf dem Papier, so dass sie zulezt selbst dem Volke ganz unverständlich wird, von welchem sie gleichwohl ausgegangen ist (e).

a) Spannt man andere Saiten auf (nimmt ein Volk eine fremde Sprache an), so wird sich der Ton derselben doch ganz nach dem Resonanzhoden richten und formen. Die Worte sind die Saiten, der Spieler ist der Mensch. Je schlechter das Holz zu dem Resonanzboden, je schlechter und hölzerner wird der Ton und das Spiel (die Sprache) seyn. "Man ist ein anderer Mensch, je nachdem man diese oder eine andere Sprache redet." Zachariä l. c. I. 461.

Die römisch germanischen Bastard Sprachen oder sogen. lateinischen Töchtersprachen (italienisch, französisch, spanisch, portugiesisch, englisch, wallachisch und rhätisch) sind z. B. einer Berichtigung ihrer Terminologien unfähig, weil die Wurzel ihrer eigentlichen Volkssprache für die

Völker abgestorben ist, sie sind Germanen und reden mit lateinischen Worten.

Es wird daher auch nie gelingen, eine sogenuniverselle oder allgemeine Sprache für alle Völker der Erde zu bilden, denn ehe dies möglich wäre, müßten erst die Raçen- und climatischen Verschiedenheiten getilgt werden.

Worte sind aber nicht blose Geistes-Münzen, sondern mehr Charakter-Münzen. Wären sie blos

ersteres, so könnte eine Sprache mit dem sittlichen Verfalle eines Volkes nicht ebenwohl verfallen, sondern müßte sich noch mehr ausbilden.

b) "Die Sprache eines Volks stellt in ihren einzelnen Worten, Theilen und Verhältnissen den Geist desselben dar, als ein zerlegtes, dicimirtes; in ihrer lebendigen Bewegung wird sie selbst dieser Geist. Das Material, in welchem sich dieser Geist fassen lässt, in welchem er lebt und ist, ist nur die Sprache." (Heinrich Leo in den Berl. Jahrb. für wiss. Kritik. 1827. S. 354.) "Ist nicht jede Landessprache das Gefäs, in welchem sich die Ideen des Volks formen, erhalten und mittheilen?" Herder III. S. 18. "Les idées sont une écriture interieure; les percevoir, c'est lire; parler, c'est traduire ce langage intérieur; é rire, c'est donner de la fixité à la parole. - Plus une langue a de signes pour répondre à la multiplicité et à la varieté des aspects et des rapports, sous lesquels nous percevons les idées, plus elle est un instrument parfait." (Journal des Savans Avril 1828. S. 247.) "Das charakteristischste Kennzeichen einer Nation, sagt Balbi, ist ihre Sprache, alle andern Verschiedenheiten nach Rasse, Regierung, Sitten, Gebräuchen, Religion und Bildung sind nur Schattirungen gegen die Sprache."

Liese sich der Charakter der Völker comparativ durch mathematische Zahlenverhältnisse ausdrücken, so würde es auch ein leichtes seyn, die Sprache und ihr Sinken als ein Product dieser Zahlenverhältnisse durch Zahlen auszudrücken. Man würde dann in einer solchen Charakter- und Sprach-Regel de tri sagen: der Charakter eines gewissen Volks hat die und die Sprache, welches wird demnach die Sprache eines gewissen andern Volks-Charakters seyn? Es dürfte dies aber wohl unmöglich seyn.

c) Hätten wir z. B. keine römischen Schriftsteller, wir würden aus Dionysius griechisch geschriebener Schilderung Roms ein ganz falsches, ein gräcisirtes Bild in uns aufnehmen, und bekannt ist, wie viele Irrthümer er in die römische Geschichte eingeschwärzt hat, trotz dem, daß er vielfältig die römischen termini technici beibehalten hat.

Auch giebt es durchaus keine ganz treuen Uebersetzungen aus einer todten Sprache in eine lebendige oder zweier Völker, die ganz verschiedenen Charakters sind, z. B. Morgen- und Abendländer, weil sich die Gefühlsweise eines Volks nur in seiner eigenen Sprache ausdrücken läßt. Das pur Eigenthümliche der untergegangenen Völker so wie der Einzelnen ist für die Geschichte verloren — weil ihre Sprache nicht unsere Muttersprache ist. Wenn man daher z. B. teutsche Dinge in lateinischer Sprache beschreibt, so thut man, zum Besten der Sache, besser, sich lieber Germanismen zu Schulden kommen zu lassen, als sie mit einem römischen Mantel zu umhängen.

d) "Die Sprachen sind wie organische Naturkörper anzusehen, die nach bestimmten Gesetzen sich bilden, ein inneres Lebensprincip in sich tragend, sich entwickeln und nach und nach absterben, indem sie, sich selber nicht mehr begreifend, die ursprünglich bedeutsamen, aber nach und nach zu einer mehr äusserlichen Masse gewordenen Glieder oder Formen ablegen, oder verstümmeln oder misbrauchen, d. h. zu Zwecken verwenden, wozu sie ihrem Ursprung nach nicht geeignet waren. Wie lange die Sprachen in ihrer vollen Lebens-

und Zeugungskraft sich erhalten, lässt sich nicht bestimmen, eben so wenig als die Zeit, die sie brauchen, um zu ihrer vollendeten Ausbildung zu gelangen; gewiss aber ist es, dass der Zustand, in welchem wir die vollkommensten Sprachen des Alterthums durch Literatur festgehalten finden, nicht derjenige ist, in welchem dieselben in grammatischer Beziehung erst ihrer Reife entgegen giengen, und die Aufgabe, die sie zu lösen hatten, noch zu lösen im Begriffe waren, sondern ein Zustand, in welchem sie das ihnen bestimmte Ziel bereits überschritten hatten." (Bopp, Jahrh. f. wissenschaftl. Kritik. 1827. S. 251.)

Den besten Beweis, wie mit dem Verluste der Sittlichkeit auch nothwendig die Sprache immer schlechter wird, würde eine Geschichte der griechischen Sprache von Homer bis auf diese Stunde liefern; denn die Griechen haben sich nicht, wie die Römer und Italiener, mit Barbaren gemischt, ihre Sprache ist durch sie selbst so gesunken, nicht durch Mischung. Schon zu Commodus Zeiten konnten die Griechen ihre besten Schriftsteller nicht mehr lesen und ganz verstehen. verfertigten Wörterbücher für ihre Sprache und wussten doch den Sinn vieler Worte nicht mehr.

Die Annahme einer fremden Sprache ist eines der Zeichen des Verfalles der Völker. So wurde z. B. griechisch die Hofsprache in Rom unter den

Kaisern.

e) Man sherieb in Constantinopel and Rom noch altgriechisch und altrömisch, als das Volk schon längst einen ganz verdorbenen Jargon redete und die alte Sprache nicht mehr verstand. Bei dieser Gelegenheit wollen wir einen Druckfehler von Bd. II. S. 25. Z. 6 von oben verbessern. Es soll nemlich hier heisen: "Anna Comnena und überhaupt die Byzantiner" denn der lezte Byzantiner Laonikus Chalkondylas schrieb 1468 griechisch.

f) Sprach - Gruppen der einzelnen Erdtheile nach Balbi:

I.) asiatische: 1) semitische, 2) kaukasische, 3) persische, 4) indische, 5) transgangetische,

6) tartarische, 7) sibirische;

europäische: 1) iberisch-celtische, 2) thracpelasgische oder griechisch-lateinische, 3) germanische, 4) slavische, 5) uralische oder finnische;

III.) africanische: 1) Sprache der Nilgegend, 2) um den Atlas, 3) von Guinea und Senegambien (Neger), 4) Süd-Africas, 5) Sudans

und des innern Negerlandes;

IV.) oceanische: 1) malayische, 2) Sprache der

oceanischen Neger;

V.) amerikanische: 1) süd-amerikanische, 2) peruvianische, 3) guarani-brasilianische, 4) oronoko-amazonische, 5) guatemalische, 6) mexikanische, 7) Central- oder nord-amerikanische, 8) missuri-columbische, 9) alleghanische und von den Seen, 10) nordwestamerikanische, 11) Sprache des äussersten amerik. Nordens; zusammen 30 Gruppen.

Ueberhaupt zählt Balbi nur

453 asiatische

53 europäische

114 africanische

117 oceanische

423 amerikanische

bis jezt näher hekannte Sprachen.

860 und 5000 Mundarten, während andere 3064 Sprachen zusammen gebracht haben wollen.

f) Von den Resultaten des sittlichen Charakters oder des Zusammenwirkens aller bisher abgehandelten Eigenschaften desselben in Beziehung auf Staatszweck und Staatsverfassung.

1r Theil.

(4) Von dem Humanitätszwecke des Staats und dem dadurch gegebenen öffentlichen Leben.

# §. 19.

Vermöge des s. 10 gegebenen, nicht abstracten, sondern aus der Geschichte entlehnten Staats-Begriffs (Theil II. J. 9.) besteht dessen Zweck in nichts weniger, als in bloser Ausbildung des Rechtes (Civilisation oder Civitas), oder bloser Beschützung und Beschirmung der Rechte aller Einzelnen (Justizverfassung), sondern gerade in der eventuellen oder casu quo nöthigen gänzlichen Hintansetzung des strengen Rechtes und der Rechte, Freiheiten und Bequemlichkeiten aller Einzelnen, mit andern Worten in gemeinschaftlicher Ausbildung der Humanität oder sittlichen Natur des Menschen durch einen gemeinsamen identischen religiösen Cultus. Dieser Zweck ist aber nur mittelst Hintansetzung und blos secundairen Schutzes der Sonderthümlichkeiten aller Einzelnen, wozu vor Allem ihre Rechte gehören, (bildlich: durch Beschneidung der zu üppig aufschießen wollenden Pflanze) möglich, weil wie wir oben zeigten - die Sittlichkeit ja eben weiter nichts ist, als Aufopferung seiner selbst, seiner Rechte, seiner Interessen etc. für das Wohl seiner Mitmenschen.

Diejenigen, welche dem Staate blos Realisirung und Beschirmung des Rechts und der Rechte zum Zweck geben, gerathen daher auch auf die sonderbarsten Widersprüche, z. B. Zachartä l. c. I. S. 224 etc., denn, weil den germanischen Staten dieser Zweck unstreitig eigen ist, deshalb ist er überhaupt noch lange nicht Staatszweck. §. 26.

Die Justiz ist nicht der Zweck des Staats, sondern vielmehr der Hemmschuh des Staatszwecks, oder das, was das absolute Veto für eine Gesellschaft ist, denn wo jedes Einzelnen besondere Rechte heilig und unantastbar sind, sein stillschweigendes Veto gegen das geringste Opfer bilden, da ist ein gemeinsamer höherer Zweck unerreichbar, denn das Recht ist blos eine eingefrorne, mutuo consensu erstarrte Sittlichkeit und der Staat gedeiht nicht unter einer Eisdecke, sondern ist ja die lebendige Entwickelung der Sittlichkeit und Humanität.

Wenn Heeren (E. St. System S. 456.) Joseph II. den Abdruck seines Zeitalters etc. nennt, so ist der wahre Vorwurf wohl der, daß er ohne Achtung für Rechte gewesen sey, denn Staat und Rechte sind nun einmal sich widersprechende Dinge und er wollte den ersteren. Auch sagt Heeren selbst l. c. S. 592: "Keine Verbindung mag bestehen ohne wechselseitige Aufopferungen." Es passt dies so gut für Fürsten-Bündnisse, wie für das Innere der Staaten.

Es kann ein Mann, ein Volk ein Gerechtigkeit liebendes seyn, womit aber blos etwas Negatives ausgedrückt ist, Enthaltung von Eingriffen
in fremde Rechte. Liberalität und staatlich centripetaler Charakter sind etwas positiv sittliches.
Womit wir jedoch einem Volke, das früher auch
nicht einmal die Gerechtigkeit wollte, keinesweges
das Lob entziehen wollen, das ihm dafür gebührt,
das es wenigstens seine ungemäsigte Kraft bis zu
solcher sittlichen Neutralität herab oder hinauf
gestimmt hat, denn für Menschen, deren Freiheitsbegriff darin besteht, thun zu können, was
man will, ist es schon etwas ausgezeichnetes und
lobenswerthes, wenn sie sich auf jeue Negative

zurückführen lassen, nemlich nicht zu thun, was sie wollen, daß es ihnen andere ebenwohl nicht thun, und so lautet das negative Rechtsgesetz. Das positive Sittlichheitsgesetz fordert dagegen: thue jedem, was du wünschst, daß es dir andere

erweisen mögen.

Gerechtig keitsliebe ist also blos der negative Pol der Sittlichkeit: beleidige niemand, lass jedem das Seinige etc. Der positive heist: liebe deinen nächsten Menschen wie dich selbst, opsere ihm positiv deine sonderthümlichen Leidenschaften. Es ist daher ein Zeichen groser Selbst- und Habsucht, wenn sich jemand rühmt, gerecht zu seyn. Denn welcher sittlichen Handlungsweise rühmt er sich denn damit? Blos der negativen, andern das ihrige nicht zu nehmen, vorzuenthalten etc.; von positiver Sittlichkeit ist dabei nichts zu entdecken oder vorhanden. Qui n'est que juste est dure, sagt schon ein Franzose. Menschen, die nur des Rechts halber zusammen wohnen, stehen sich daher auch kalt gegenüber, kein Gemeinsinn erwärmt sie für sittlich Gemeinsames.

"Die sehwächste Seite der Freistaaten mögte die Gerechtigkeitspflege seyn", sagt Zachariä 1. c. II. 429. und es zeigt dies wenigstens, das der Vers. das Wahre ahnete, das sie nemlich ganz

und gar nicht Zweck ist.

Montesq. IV. 5. "La vertu politique est un renoncement à soi-même, qui est toujours une chose très penible. On peut definir cette vertu, l'amour des lois et de la patrie. Cet amour, demandant une préference continuelle de l'intèret publique au sien propre, donne toutes les vertus particulières: elles ne sont que cette préférence."

"Le genie du bien tend à tout généraliser. Le genie du mal veut tout individualiser. L'ordre est le but de l'un; le desordre est celui de l'autre. Ainsi la division anéantit tout, les individus se perdent par l'égoisme moral, et les peuples perissent par l'égoisme politique." Ségur II. 33. überhaupt das ganze Capitel de l'égoisme publique.

"Das Streben nach etwas Besserem (als blos nach Vermögens-Mehrung) gauzen Völkerschaften eingeprägt, kann nur das Resultat der höchsten Bildung und der höchsten Tugend seyn." Gagern Result. II. S. 19.

Es haben bekanntlich auch Leute den Satz aufgestellt: der Staat sey ein nothwendiges Uebel. Wir erlauben uns, diese Thesis zu erläutern. Der Staat ist ein nothwendiges Uebel für alle — Unsittlichen, die trotz ihrer Unsittlichkeit doch einsehen, daß es wenigstens eine Anstalt zum Schutz des Rechtes geben muß, daß gewisse Vorkehrungen nöthig sind, damit die Aggregate nicht in ein völliges wildes Chaos übergehen.

# §. 20.

Auf diese Weise ist aber durch den Staatszweck das öffentliche Leben von selbst gegeben und umgekehrt nur durch dieses der Staatszweck erreichbar. Mit dem Zurücktreten der Privat-Rechte und Interessen in den Hintergrund, tritt neben dem öffentlichen Leben auch das Privatleben in den Hintergrund, denn das Privatleben ist ja nichts weiter als die Pflege und Sorge für seine und seiner Familie sonderthümliche Bequemlichkeiten und Interessen oder bildlich: das freie Aufwachsen des alleinstehenden Familien-Baums.

Der positive oder polare Gegensatz heist: sonderthümliches Privat- und Familienleben, ohne einen gemeinsamen Humanitäts-Zweck, ohne gemeinsamen religiösen Cultus, einerlei, ob in Pallästen oder Zelten, ob in Städten und Reichen, oder den Steppen der Wüste.

Nivernois definirée daher die Politik sehr richtig als "une science respectable, dont le but est de reserrer les liens de la société entre les hommes" und dass alles, was ihre Austösung bezwecke, gar nicht zur Politik gehöre oder gar keine Politik sey.

### §. 21.

β) Kasten- und Stände-Abwesenheit, so wie strenge Uniformität des Privatrechts.

Auch ein Staatsvolk kann des Privatrechtes nicht gänzlich entbehren, es wird aber wenig für seine besondere Pflege bedacht seyn, und sich deren durch strenge Uniformität zu überheben suchen. Diese macht sich nun aber durch die völlige Rechts-Gleichheit aller Staatsmitglieder oder Abwesenheit aller Stände-Verschiedenheit unter ihnen von selbst, sie braucht nicht erst decretirt zu werden; denn, wo sie vorhanden ist, decretirt man sie nicht weg, so wenig wie die Unsittlichkeit durch ein Sittlichkeits-Decret.

Der positive Gegensatz heist: höchste Mannigfaltigkeit und absolute Persönlichkeit der Privat- und Familien-Rechte und dadurch gegebene Stände- und Rechts-Verschiedenheit.

Alle Völkerstämme, welche mehr oder weniger scharf geschiedene Kasten und Stände haben, sind vermöge des dadurch noch schärfer ausgeprägten homocentrifugalen Charakters zum staatlichen Gemeinwesen unfähig. Das Wort Staats-Recht ist daher eine Contradictio in adjecto. Es gieht blos ein Stats-Recht, d. h. ein sestgestelltes Rechtsverhältniss zwischen Herr und Unterthan. Dass dem sittlichen Ziele des Staats der Begriff eines Staatsrechtes widerstreite, hat auch Zacharia 1 c. l.

S. 124 gefühlt.

Von dem Charakter eines Volks ist dessen Rechtssystem blos ein äusserer Reslex. Ihm ein fremdes, geschriebenes, nicht selbst gebildetes Recht ausnöthigen, heist ihm daher sein eigenes Selbst rauben, besonders, wo es nur und blos Rechte giebt. Zwei Völker können sich überhaupt in Beziehung auf Beherrschung, Versassung und Verwaltung nicht gegenseitig copiren, wenn sie nicht einerlei Freiheitsbegriff oder Charakter haben.

"Wie kann das Volk als eine Gesammtheit vertreten werden, wenn es nicht eine Gesammtheit ist, d. h. durch Ständeverschiedenheit gespalten ist?" Zachariä l. c. II. 387.

### S. 22.

# y) Demokratisches oder volksthümliches Princip.

Eine ganz natürliche Consequenz des sittlichen Staatszwecks, des öffentlichen Lebens, der Stände-Abwesenheit und Uniformität des Privatrechts ist das demokratische oder volksthümliche Princip, d. h. die persönliche unmittelbare Theilnahme aller Einzelnen, [ohne Vermittlung durch Repräsentation (a)] an allem, was das öffentliche Wesen angeht (b), wenigstens der Gesetzgebung (c), welche alsdann auch zugleich Regierung ist, denn die Verwaltung kann vermöge ihrer Natur nur durch Einzelne besorgt werden. Die Mitgliederzahl eines Staats hat daher ihr Maximum, (gleich einem Garten, der ebenwohl eine gewisse Gröse nicht überschreiten darf), mit dessen Ueberschreitung das demokratische Princip nicht mehr aufrecht zu erhalten steht. Nur Tausende (d), nicht Millionen können einen Staat bilden (e). Das einzige Mittel der Erhaltung ist, dass der Bienenstock schwärme, die junge Brut einen neuen Stock bilde, d. h. Auswanderung oder Aussendung der von Zeit zu Zeit sich heraustellenden Ueber-Völkerung, um anderwärts neue Staaten oder Gemeinden zu gründen, wie es die Griechen und auch die Römer zu thun pflegten. M. s. Theil II. §. 3. 29 bis 31 und 151.

Der polare Gegensatz heist: Hass und Opposition gegen alles Generalisiren und Gleichmachen, gegen alles staatlich Gemeinsame; absolute Abwesenheit volksthümlichen Geistes; sonderthümliches isolirtes Wuchern der einzelnen Individuen, Familien-Stämme oder Bäume (f).

a) Repräsentation ist das äussere Kennzeichen innerer Spaltung und Interessen-Verschiedenheit oder
Opposition zwischen Volk und Regierung, und es
heist doch gar sehr falsch schließen, wenn ein
Staat trotz der innern Partheiungen Groses geleistet hat, nun zu behaupten, er habe es durch
diese Partheiungen gethan. Zachariä l. c. II.
367. thut dies aber, indem er sagt, die Volksherrschaft bedürfe zu ihrem Gedeihen des Partheikampfes. Warum es in England der Opposition
hedarf, ist etwas ganz anderes, und wer nennt
denn auch England einen Staat? M. s. Theil III.
§. 90. Auch Heeren findet, mit sich selbst im
Widerspruch, im Principe der Spaltung (durch

die Reformation) das politische Leben des teutschen Reichs. (Europ. Staaten-Syst. S. 80.)

- b) Zachariä wendet l. c. II. S. 43, gegen die Volksherrschaft ein: Können dieselben Menschen Herrn und Unterthanen zugleich seyn? worauf wir erwiedern: nein; in einer Demokratie giebt es aber auch weder Herrn noch Unterthanen, sondern blos sich selbst regierende Staatsmitglieder.
- c) Der Verstand des sittlichen Menschen ist sein eigener Gärtner; da nun die Gesetzgebung und Regierung die Verstandes-Aeusserung eines Staats ist, so müssen auch alle sittlichen Mitglieder desselben daran Theil nehmen; der unsittliche Mensch bedarf eines dritten Gärtners oder Vormundes. Wir verstehen Heeren ganz und gar nicht, wenn er (E. St. System S. 446) sagt: Souverainetät und Staat sind practisch widersprechende Begriffe; erst da beginnt ein Staat, wo Ausübung von Volkssouverainetät aufgehört hat." Hätte es ihm doch gefallen, erst die beiden unterstrichenen Begriffe zu definiren. M. vergleiche damit weiter unten Theil III. S. 192.

Je sittlicher und centripetaler ein Volk ist, desto einfacher und genereller können die Gesetze seyn, denn man hat nicht zu fürchten, daß sie ausweichend interpretirt werden dürften. Je unsittlicher und centrifugaler dagegen ein Volk, desto detaillirter und spezieller redend müssen die Gesetze abgefaßt werden; denn man hat zu fürchten, daß jedes Gesetz so eng und ausweichend wie möglich interpretirt werden wird. Für ersteres dienen die alten attischen und römischen im Lapidarstyl abgefaßten Gesetze, für lezteres die englischen wiederkäuenden Gesetze als Belege.

Der Begriff des Gesetzes hängt sodann ganz davon ab, welches Princip bei einem Volke vorwaltet, ob das volksthümliche oder demokratische, das patrizisch-obrigkeitliche oder das allein-regentschaftliche. Dem demokratischen Princip entspricht die Definition, welche die Griechen vom Gesetz (νομος) aufstellten, nemlich πολεως συνθηκη κοινή, d. h. der gemeinsame Wille der Volksversammlung (Theil II. S. 433). Dem patrizisch-obrigkeitlichen entspricht die Definition der Römer aus den Zeiten der Republik: Lex est communis reipublicae sponsio s. jussum populi rogante magistratu (Th. II. S. 257. 283 u. 293.)

Dem allein regentschaftlicken die Definition von Lex seit der Regierung der Imperatoren: quod principi placuit, leg is habet vigorem etc. etc.

(Bd. II. S 292.)

Das alleinherrschaftliche Princip kennt keine

Gesetze, sondern blos Verordnungen.

Montesq. VIII. 11. "Lorsque les principes d'un gouvernement sont sains, les mauvaises lois ont l'effet des bonnes, la force du principe entraine tout. L'amour de patrie corrige tout."

- d) Die sittliche Gröse eines Volks hängt nicht von seiner Zahl ab. Der Zahl nach klein oder gros, kann es ganz bedeutungslos seyn und verliert alles Interesse, wenn es keine sittliche Gröse besizt.
- te) "Ein zusammengezwungenes Reich von hundert Völkern und hundert und zwanzig Provinzen ist ein Ungeheuer, kein Staatskörper." Herder III. S. 77. Es ist hier nemlich vom alten persischen Reiche die Rede.
  - f) Nulla inter malos societas.
  - g) Wodurch sich Princip von Form unterscheidet, s. m. weiter unten §. 26.
  - h) Der Staat kann übrigens auch nur unter und neben Staaten existiren und gedeihen, denn, sieht er seine innern Institutionen unaufhörlich von Aussen angefeindet, so muß er bei seiner nothwendigen Kleinheit zulezt unterliegen. Wären daher nicht alle Griechen Staatsvölker gewesen, es hätte kein Athen geben können.

## y. 23.

 δ) Proportionelle Gleichheit der materiellen Staatslasten und Pflichten nach Maasgabe des Vermögens.

Gleiche Rechte führen auch gleiche Pflichten mit sich. Consequenz des volksthümlichen Princips und seiner Grundlagen ist daher die proportionelle Gleichheit der materiellen Staatslasten und Pflichten nach Maasgabe des Vermögens. Da aber das Vermögen der Maastab der Kraft für materielle Geld- etc. oder Naturalleistungen ist, so tritt auch nur durch Proportion Gleichheit ein, und deshalb zahlt der Reiche mehr als der Arme. Ein groser Baum kann mehr Früchte abgeben, wie ein kleiner.

Reichthum und Kraft eines Volkes bestehen nicht in Gold, Silber und andern Schätzen, sondern Gemeinsinn ist der einzige Volksreichthum. Concordia res parvae crescunt. Als die Römer sehr reich waren, die Schätze der damaligen bekannten Welt gewissermasen ihnen gehörten, waren sie arm an Gemeingeist und deshalh kein Staatsvolk mehr. Discordia maximae dilabuntur.

Ein Staat, ein Volk hat daher auch nie Passivschulden, wenigstens sind seine eigenen Mitglieder stets seine Schuldner, nie seine Gläubiger.

## S. 24.

e) Völlige Gleichheit der Pflicht zu Leistung persönlicher Dienste.

Wenn dagegen die Leistung eine rein per sönliche ist, wozu alle Einzelne ein gleiches Maa von Kräften besitzen, der Reiche so gut wie der Arme, ist auch Jeder ohne Unterschied zu deren Uebernahme verpflichtet. Dahin gehören nun die Militairpflichtigkeit, insoweit dabei nicht zugleich ein mehr oder weniger kostbarer Aufwand materiellen Vermögens erfordert wird. Der Reiche allein wird verpflichtet seyn, zu Pferd oder unter den schwer Bewaffneten zu dienen, der Arme zu Fuss unter den leicht Bewaffneten. Ferner die Pflicht des Richter-Amtes, da es sich hier blos um ein Urtheilen handelt. Eben so die Pflicht zu allen andern Aemtern, die keinen materiellen Aufwand erfordern.

Der polare Gegensatz zu beiderlei Pflichten heist: Pflichtenlosigkeit der Einzelnen ohne speciellen Vertrag, und daher Widerwille gegen jede Beisteuer zu einem gemeinen Besten und Uebernahme von Aemtern und Diensten, namentlich Militairdiensten.

### §. 25.

ζ) Oeffentliche Erziehung durch Oeffentlichkeit der schönen Künste und Lehr-Anstalten.

Wo jeder Einzelne willig und schuldig ist, nach Kräften für den Ruhm, Glanz und Zweck des Gemeinwesens thätig zu seyn, bedarf es auch einer gleichförmigen Heranbildung der Einzelnen dazu (a). Diese Gleichförmigkeit steht aber nur durch Gemeinsamkeit und Identität der Mittel zu erreichen; durch sie ist

also die Oeffentlichkeit der Erziehung von selbst gegeben, besonders wenn man bedenkt, dass die Erziehungs-Mittel nur solche seyn können, die dem sittlichen Humanitätszwecke des Staats entsprechen, also in Erlernung und Uebung der schönen Künste bestehen müssen und werden (b), denn diese sind ja weiter nichts als Ausbildung und Idealisirung der sittlichen Kräfte und Leistungen des Menschen. Hierin besteht denn auch zugleich die Kultur sittlicher Staatsvölker bis dahin, wo sie den Zenith ihres Staatslebens überschreiten.

Staatsvölker und schöne Künste gedeihen nur auf einem gleichmasigen Gartenboden unter freiem Himmel, nicht in Blumentöpfen und Treibhäusern.

Der positive Gegensatz besteht hier darin, dass da, wo es blos ein Familienleben in isolirt stehenden Blumentöpfen giebt, der junge Mensch auch nur, wie ein Blumenstock auf dem Zimmer, in der Familie, im Hause seine Erziehung erhalten kann, die Mittel aber nicht in Erlernung der schönen Kunste bestehen können, da diese nur durch Oeffentlichkeit, Gemeinsamkeit und gemeinschaftlichen Aufwand anwendbar sind. Gemeinsamer Schulunterricht für Bezahlung ist nicht mit öffentlicher unentgeldlicher Erziehung zu verwechseln. Familienvölker haben daher auch blos wissenschaftliche und technische Kultur.

a) In Griechenland gehörte der Mensch dem Staate an und deshalb erzog dieser ihn auch allein gleich von der Geburt an. Bei den Römern war der Sohn nur eine Sache des Vaters, nur wenn dieser ihn nicht als Sklave verkaufte, nahm ihn der Staat in Anspruch und erzog ihn dann, aber erst im Feldlager für seinen Dienst. Bei den germanischen Völkern gehört das Kind ganz dem Hause, dem Stamme an und erhält hier seine Aufziehung. Es hat nur gegen diese Pflichten.

b) Auch deshalb können nur Staaten öffentliche Erziehung durch Pflege der schönen Künste haben, weil sie allein die Mittel besitzen, den desfalsigen Aufwand zu bestreiten. M. s. Bd. II. S. 11. 32. 35. 88. 90.

## §. 26.

η) Die Regierungskunst oder Politik besteht blos in der aufgeklärten Wahl der, passendsten Mittel zu allen bisher genannten Zwecken und Instituten.

Die Regierungskunst eines volksthümlichen Staats ist sonach weiter nichts als die aufgeklärte Wahl, Aufsuchung und Anwendung der Mittel zum Staatszweck, und es ist daher von einer Trennung oder Scheidung der Gesetzgebung, Regierung, Verwaltung und Justizpflege hier gar nicht die Rede, sondern blos die Vollziehung aller Maasregeln, Verwaltung im engsten Sinne, geschieht und muß durch Einzelne geschehen. Die Regierung wird nichts wollen, was nicht zum Zwecke dient, aber auch jedes Hinderniß des Zweckes zu entfernen wissen, jeden Auswuchs wegschneiden. Die Regierung und das Volk werden jeden Einzelnen ausstoßen, der sich, mit der Sittlichkeit in Widerspruch stehende Handlungen hat zu Schulden kom-

men lassen, und dadurch unwürdig geworden ist, Theilnehmer eines sittlichen Gemeinwesens zu seyn, oder der ein solches materielles und persönliches Uebergewicht durch Reichthum und Thaten erlangt hat, daß er der bestehenden Gleichheit gefährlich, als Wucherpflanze die andern unterdrücken und ihnen an ihrem freien Wachsthum hinderlich werden könnte, (Atimie und Ostrakismus Theil II. §. 56. 57 und 114).

Bei Familien-Völkern hat die Regierungskunst blos Rechtschutz und Rechtspslege zum Gegenstand. Ein Austsossen aus dem Territorio oder dem Familiengute ohne ein Verbrechen begangen zu haben, würde schon dem so eben erwähnten Anspruche auf Rechtsschutz widersprechen. Ein Gärtner, dem für Bezahlung fremde Blumentöpse blos zur Wartung übergeben worden sind, hat nur dann ein Recht, sie wegzuwersen und aus dem Treibhause zu entsernen, wenn sich schädliche Insecten daran zeigen.

a) "Ohne politische Tugend ist es überhaupt überflüssig, von Staats-Maximen und Formen zu sprechen." Gagern Res. 4. S. 116.

Zum Besehlen gehört Verstand und Menschenkenntnis, wenn es ein verständiges seyn soll; zum Gehorsam und zur Unterwerfung unter das Gesetz gehört sittliche Kraft.

Jede Regierungsform trägt, wenn sie dém Volks- und Staats-Charakter gemäs ist, in sich selbst ihren Erhaltungskeim.

Es verhält sich mit den Gesetzen wie mit der Grammatik, so wie diese der Sprache folgt, nur eine Abstraction aus ihr ist, so müssen die Gesetze dem Charakter des Volks folgen, blose Abstractionen aus diesem seyn. Sie sind es aber auch, wo ein Volk sittliche Willenskraft hat. Wem der grose Auftrag wird, wie z. B. einem Solon geschah, neue Gesetze für ein Staatsvolk zu entwerfen, der muß diese dem Volke ablauschen, d. h. er muß dem blos äussere Form und Richtung geben, was schon in dem Volk liegt. Insofern sind Gesetzgeber auch wirklich die Erzieher der Völker, denn man erzieht nur Vorhandenes.

Montesq. 1. 3. "Il vaut mieux dire que le gouvernement le plus conforme à la nature est celui, dont la disposition particuliere se rapporte mieux à la disposition du peuple pour lequel il est établi."

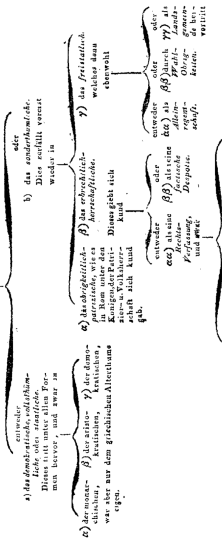
So wie sich die Maasregeln eines Erziehers dem Genius oder Charakter des Zöglings anpassen, fügen müssen, so auch die Gesetze, insonderheit die Strafgesetze dem Charakter oder Genius der Völker. Montesq. I. 3. "Les lois doivent être tellement propres au peuple pour lequel elles sont faites, que c'est un grand hazard, si celles d'une nation peuvent convenir à une autre.

Elles doivent être relatives au physique du pays; au climat glacé, brulant, où temperé; à la qualité du terrain, à la situation, à sa grandeur; au genre de vie des peuples; elles doivent se rapporter à la religion des habitants, à leurs inclinations, à leurs richesses, à leur nombre, à leur commerce, à leurs moeurs, à leurs manières." Analyse de l'esprit de lois S. 51. "Enfin on doit avoir égard au génie particulier de la nation. Le legislateur doit respecter jusqu'à un certain point, les préjugés, les passions, les abus. Il doit imiter Solon, qui avoit donné aux Atheniens, non les meilleurs lois en elles-mêmes, mais les meilleurs qu'ils pussent avoir . . . . Les lois sont un mauvais moyen pour changer les manieres et les usages etc. etc. Warum handelte Montesqieu hiervon nicht zuerst?

- b) Bei dem Worte Regierungskunst oder Politik ist es wohl logisch erlaubt, schlieslich zugleich an die Regierungs-Formen zu denken. Diese beruhen nemlich, gemäs der §. 14 schon gegebenen Uebersicht, ganz so auf zwei Haupt-Regierungs-Gattungen oder Principien, wie die Kraft und der Freiheits-Begriff, (ja sie sind eigentlich nur weitere Consequenzen, formelle Kristallisationen davon) nemlich auf
  - a) dem demokratischen, volksthümlichen oder staatlichen, und
  - b) dem sonderthümlichen Regierungs-Principe. Beide Principien haben blos das mit einander formell gemein, daß jedes die drei Formen: der Monarchie, Aristokratie und Demokratie zuläßt, ohne sich als Princip zu zerstören. So herrschte z. B. bis auf Alexander in Griechenland das demokratische etc. Princip unter allen drei Formen; so herrschte das sonderthümlich obrigkeitliche oder patrizische unter allen drei Formen zu Rom, und so herrscht das sonderthümlich herrschaftliche und freistatliche im modernen Abendlande unter der Form sogenannter Monarchie, Aristokratie und Demokratie. Es stellt sich sonach fol-

gendes General-Schema heraus:

# Allen bestandenen und noch bestellenden Regierungsformen liegen zwei Haupt-Prinzipien zum Grunde, nemlich



each) als fürstliche erbliche Allain-

### §. 27.

# 9) Nur der Staat giebt seinen Mitgliedern ein Vaterland.

Der sittliche Mensch befindet sich natürlich auch nur in einer sittlichen Gemeinschaft wohl, sie giebt ihm allein ein Vaterland, d. h. in ihr finden sich allein die Institute, welche zusammen ein Vaterland constituiren, sie sind die mächtigen Magnete, welche ihn daran fesseln. Ein Gartenbaum gedeiht nur im Freien.

Familienvölker haben nur eine Heimath in ihrer Familie, bewohne diese nun einen Pallast oder ein Zelt, gehöre ihr ein ganzes Land oder 1/24 eines Nußbaums. Ein Blumentopf kann täglich seinen Platz wechseln. Ubi bene ibi Patria. Der Familienlose steht hier ganz allein und verlassen.

Montesq. V. 2. "L'amour de la patrie conduit à la bonté des moeurs et la bonté des moeurs mene à l'amour de la patrie." Für bonté des moeurs hätte Montesq. vertu sagen sollen, denu die Moeurs können gut seyn ohne alle vertu. "Nichts fesselt ein Volk an den Boden so sehr, als die Denkmäler der Baukunst, die es errichtet hat." Zachariä l. c. I. 444.

# §. 28.

# t) Nur Staaten haben eine Geschichte.

Indem nur sittliche gemeinsame Bestrebungen einer pragmatischen Darstellung fähig und werth sind, so haben auch nur Staaten eine Geschichte, insoweit wir Teutsche mit diesem Worte den griechischen Begriff von ibroola wiedergeben, da ja diese nichts anders ist, als pragmatische Darstellung, wie ein Staats-Volk den Humanitäts-Zweck erreicht hat (a). Bd. II. S. 44. — Familien-Völker haben auch nur Familien - Chroniken, Biographien und Memoirs Einzelner, und aus ihnen läst sich keine Geschichte zusammenschreiben (b), denn egoistisch - sonderthümliche Bestrebungen ermangeln eines lezten höheren gemeinsamen oder sittlichen Zielpunctes.

a) Die Völker haben nur so lange und insoweit eine Geschichte oder Volks-Biographie, als sie sittliche Kraft besitzen und Völker sind. Daher schließt z. B. Roms Geschichte mit August, denn von ihm an ist es blos Kaiser-Biographie, die fälschlich Geschichte genannt wird. Nur wo gros gehandelt wird, wird auch gros gedacht und geschrieben. Deshalb gieht es, noch einmal, eben so wenig eine Welt-Geschichte, wie Staats-Völker etwas universal-historisches sind.

Die teutsche Sprache, sammt allen die ihr verwandt sind, hat eigentlich gar kein Wort für das griechische iorogia, denn Geschichte will eigentlich blos so viel sagen als Geschehenes, ohne nach dem pragmatischen und sittlichen Zusammenhange dieses Geschehenen zu fragen, während iorogia die Erzählung des Geschehenen ist. Hätte das teutsche Wort Geschichte nicht jenen blos objectiven Sinn, so würde es eine contradictio in adjecto seyn, von einer geheimen Geschichte zu reden. So aber bedeuten diese Worte blos geheim geschehenes.

b) Wo nichts gemeinsames ist, muss man auch nicht generalisiren und pragmatisiren wollen, allgemeine Sätze ausstellen, die nicht passen; was in der

Wirklichkeit sich nicht als Gemeinsames äusserlich kund giebt, darf es auch nicht auf dem Papier seyn wollen. Viele unserer Historiker haben geglaubt, und glauben noch, es liege nur an der Art der Darstellung, um eine Geschichte ins Leben treten zu lassen, während es der Stoff ist, der hierüber entscheidet. M. s. Theil III. §. 84.

### Conclusion.

Ueberraschend, aber auch zugleich ein Beweis für die Richtigkeit und Wahrheit unserer Deduction dürfte es nun schlieslich seyn, dass

1) sittliche Kraft und sittlicher Freiheits-Begriff,

2) Sittlichkeit und Liberalität,

3) Aufklärung und Selbsterkenntnis,

4) sittliche Religion und Glaube an das Göttliche,

5) Schönheit und Schönheitsgefühl,

6) Reinheit der Sprache und Wohlklaug derselben,

7) Staat und Staatsfähigkeit,

(sammt ihren speziellen Schönheiten)

weiter nichts als die ob- und subjectiven Facetten oder Phasen einer und derselben Sache sind, nemlich der Sittlichkeit, oder auch die sieben gebrochenen Farben des reinen Lichtes; und umgekehrt, Unsittlichkeit eben so identisch ist mit alle den Gegensätzen, deren wir im Bisherigen Erwähnung thaten.

Man kann, wenn man will, eine Normal-Definition der Sittlichkeit aufstellen, und aus ihr lassen sich die Begriffe für alle sub 1—7 hergenannten Ausslüsse mit wenigen Modificationen gerade so herstellen, wie das Licht durch das Prisma die sieben Farben einzeln reslectirt, aus denen es besteht.

So wie der Diamant, der edelste schlackenlose Stein, das concrete Licht selbst ist, die übrigen Edelsteine aber nur Farbenbrechungen von ihm sind, so verhält sich auch die Sittlichkeit zu den übrigen sittlichen Eigenschaften des Menschen. g) Können die Völker schon durch blose Kultur und Selbsterkenntnifs (subjective Aufklärung) zum Staatsleben befähigt und auferzogen werden?

# J. 29.

Das geistige Vermögen des Menschen, auf der ganzen Erde unter allen Zonen und Ragen (jedoch mit Ausschluss der wirklich Wilden, §. 2.) dasselbe, nach einerlei Gesetzen thätig (§. 5.), ist sonach auch unter allen Zonen und Ragen derselben Kraftausserung, höchstens durch die Schädelformen etwas modificirt, fähig, mithin wissenschaftliche und technische Kultur auf der ganzen Erde ziemlich gleichmäsig möglich. Die alte und neue Geschichte und Ethnographie Asiens, Afrikas, Europas und Amerikas geben darüber vollständiges Zeugniss.

Subjective Aufklärung ist nun zwar durch das Vorhandenseyn eines sittlichen Charakters bedingt, aber doch ohne Verstandesthätigkeit, namentlich Beobachtung und Vergleichung, nicht möglich.

Daher vermag sich denn der einzelne Mensch durch Unterricht und methodische Erziehung zu einem hohen Grade der Bildung zu erheben, und durch Vergleichung des Unsittlichen mit dem Sittlichen für dieses begeistert zu werden (a). Befähigt wird er aber nicht dazu, wenn er es nicht schon von Haus aus ist, denn kein Mensch kann über sich selbst hinaus, ja selbst wenn dies möglich wäre, würde ihm

seine Befähigung nicht einmal etwas nützen, weil er keinen Gebrauch davon machen könnte; denn wo alles, was ihn umgiebt, in Sonderthümlichkeit lebt, kann er allein, sey er auch Fürst, König etc., höchstens für eine kurze Zeit, für die Dauer seines Lebens einen physischen Mittelpunct für einen gemeinsamen Zweck bilden, (der noch dazu oft nur der seinige ist), nicht aber für die ganze Lebensdauer seines Volkes. Dadurch, daß man Tausende von einzelnen Blumentöpfen auf einem dürren Boden zusammen bringt und stellt, entsteht noch kein Garten.

Völker und Nationen sind also, als höchst zähe Massen, und lediglich unter der Herrschaft ihrer Leidenschaften stehend, nicht fähig durch Kultur und Selbsterkenntniss, ihren unstaatlichen Charakter in einen staatlichen zu verwandeln, angenommen sogar, dass subjective Aufklärung oder Selbsterkenntniss eines ganzen Volkes trotz seiner Leidenschaften durch Unterricht, mündlichen und schriftlichen, möglich seyn sollte. Es wird höchstens etwas deutlicher fühlen lernen, dass es mit dem Staate für es nichts sey, und ihm nur seine seitherige sonderthümliche Lebensweise zusage (b). losophische Staatstheorieen haben daher auch zu keiner Zeit staatsunfähige Völker staatsfähig gemacht. M. s. unsere Darstellung der französischen Revolution Theil III. §. 170.

a) Moses, Zoroaster, Confucius, Anacharsis, Julian, Karl der Grose, giengen aus rohen unaufgeklärten Völkern wie Meteore hervor. Begeisterung und sittliche Befähigung für das Staatsleben dürfen aber nie verwechselt werden, denn die grösten Staats-Enthusiasten sind häufig und gemeinhin die unfähigsten und schlechtesten Staatsbürger, wenn es sich um Leistungen handelt.

b) "Auch ein Volk mag selten mehr, als die Anlagen, die schon ursprünglich in ihm oder in der Verfassung seines Staates lagen, zu entwickeln." Zachariä l. c. II. 6.

Der Grund, warum ganze Völker nicht eben so wie einzelne Individuen einen gleich hohen Grad der Aufklärung erreichen können, Iiegt darin, daßs der Charakter eines ganzen Volks eine zu grose Masse spröden Stoffes darbietet, um seiner Meister zu werden und dann, weil man in seiner Mitte vergebens den glücklichen Reformator suchen wird. Wo ein groser Mann für den Saamen seiner Reformen nicht bereits den Boden dazu geeignet findet, werden ihm seine Reformen auch nie glücken. Daher z. B. nur das Mislingen aller republikanischen Revolutionen im modernen Abendlande, weil es den Menschen durchaus an jener hohen sittlichen Kraft des Charakters fehlt, welche nur allein Staaten oder Republiken bildet.

c) Philosophen und Politiker haben die Behauptung aufgestellt, es hätten die einzelnen Völker eine gewisse Stufenleiter, eine Art Bildungsschule zu durchlaufen, ehe sie fähig würden, die höchste Stufe der Aufklärung und Civilisation zu betreten, und zwar haben sie diese Sufenleiter so bezeichnet, dass die Wildheit die unterste sey. Darauf betrete der Wilde die Stufe der Barbarei, dieser folge die Aufklärung und Civilisation (Staatsfähigkeit), Auch diese Ansicht beruht auf Irrthum und Verwechselung. Der wahrhaft Wilde ist, wie schon §. 2 gezeigt, keiner Kultur, keiner Aufklärung, keiner Staatenbildung fähig. Menschen, denen noch alle Materialien und Stoffe zur Erbauung von

Häusern etc. fehlen und die deshalb in Höhlen und Wäldern leben müssen, sind deshalb aber noch keine Wilde. Auch die Urväter der Aegypter und Griechen lebten einst in Höhlen, trugen aber als Höhlen-Bewohner schon den Keim zu dem in sich. was später aus ihnen wurde. Wenn wir ethnound geographisch synchronistisch eine Stufenleiter von der Wildheit bis herauf zur griechischen Staatsfähigkeit wahrnehmen, so ist es ein ganz falscher Schlus, dass ein jedes einzelne Volk ebenwohl eine solche durchlaufen müsse und dazu unbedingt fähig sey. So wenig wie wilde Neuholländer je das werden können, was wir sind, so wenig können wir je werden, was die Griechen waren. Jedem Volke ist eine gewisse äusserste Ausbildungs-Grenze durch seinen eigenen Charakter gesteckt. Die von den Philosophen postulirte unbedingte Vervollkommnungsfähigheit des Menschengeschlechts ist ein leeres Hirngespinnst. Dass Völker, die wir nach unserer beliebig gebildeten Theorie seither für unfähig zur Kultur, Aufklärung und Staatenbildung hielten, später das Gegentheil gezeigt haben, z. B. die Mulatten von Haiti, das zeugt nur von unserer Unkunde und der Bodenlosigkeit jener Theorien, aber nicht für die Wahrheit jenes Postulats. Aus alle diesem erklärt es sich denn auch. warum so viele Völker der Erde durchaus unfähig sind, einen gewissen Grad der Kultur zu überschreiten und seit Jahrtausenden auf derselben Stufe stille stehen. Die Beherrschungsweise der Völker ist Resultat ihres Charakters und nicht umgekehrt etwa Ursache oder Hemmniss ihres Steigens und Fallens, ihres Vor- oder Rückschreitens oder ihres Stillestehens. Die Menschen sind keine Automaten, denen man nur eine neue Walze einzulegen braucht, um sie nach Gefallen das und jenes spielen und thun zu lassen, sondern, wenn man sie bildlich damit vergleichen will, so ist ihr Charakter die Walze, der zufolge sie immer ein und dasselbe thun, blos modificirt durch Zeit und Umstände.

Man kann aus den Menschen namentlich die angebohrne Brutalität und Selbstsucht nicht etwa auspressen und die leere Hülse mit Humanität und Liberalität wieder ausfüllen. Es ist daher ein groser durch die Erfahrung bewiesener Irrthum, als könne die Erziehung aus dem Menschen machen was sie wolle. Sie kann dem Naturstoffe nur Richtung, Form und Pflege geben, aber nicht die Anlage selbst umändern oder mit andern Worten, der Gärtner kann eine edle Pslanze wohl zur Blüthe und Entwickelung bringen, vermag aber nie eine wilde Brennnessel zu einem Rosenstocke zu erziehen. Daher wird man es auch selten den Erziehern vornehmer Kinder zum Vorwurf machen, wenn ihre anerkannt edlen Bemühungen keine Früchte tragen; wohl aber können edle Keime von einem Erzieher eben so vernichtet und unterdrückt werden, wie durch schlechte Pflege eine edle Pflanze verkrüppeln und entarten kann. Die Spartaner hätten aus ihren Kindern kein**e** Helden bilden können, wenn nicht der Keim in ihnen gelegen. Stellen sich edlen Keimen und Genies nur nicht geradezu absolut störende Hindernisse in den Weg, so bilden sie sich von selbst aus, ohne besondere Pslege. Dadurch, dass man einem wilden Baum die wilden Schöfslinge abschneidet und ihm das äussere Ansehen eines edlen Baumes giebt, wird er noch nicht veredelt; dadurch, dass man einem Glasstück den Brillantschliff giebt, wird es noch kein Diamant. Wo nicht im Saatkorn der Keim für das Edlere liegt, vermag die Kunst ihn nicht zu veredlen. Man propft und oculirt ganze Nationen nicht wie Bäume, wohl aber einzelne Individuen, die dann aber auch wie fremde Aeste auf wildem Stamme wohl edlere Früchte tragen, den Stamm selbst aber unverändert lassen. Das Bild quatrirt zwar nicht ganz, genügt aber dem Verständigen.

"Der Mensch vermag seinen Genius, d. h. seine angebohrne Stamm-Art und Complexion nicht zu verändern." Herder III. S. 10.

Man kann wohl einzelne ungesellschaftliche Thiere zahm machen, aber man macht sie dadurch nicht zu gesellschaftlichen. Zähmen heist überhaupt schwächen, nicht veredlen. So sind denn auch viele Barbarenvölker blos gezähmt, was man irrthümlich für Aufklärung und Bildung

ausgiebt.

Mündliche Widerlegung der Einwürfe gegen diese Sätze, indem Viele annehmen, Aufklärung und Staatsfähigkeit wanderten von Volk zu Volk, seyen aus Indien nach Aegypten, von da nach Griechenland, von da nach Rom und von da zu uns gekommen. Nur die Kultur wandert, sonst nichts, weil sie auf der ganzen Erde in dem Geiste der Menschen gleiche Empfänglichkeit findet. Man ahmt heutzutage griechische und chinesische Fabricate nach, aber nicht deren Verfassungsformen. Es erfordert die Verfertigung einer Angel ebenso gut geistige Kraft oder Verstand, wie die Verfertigung einer Encyklopädie alles Wissens. Weil dem nun so ist, und die geistige Kraft oder der Verstand, mit Ausnahme der wirklich Wilden, unter allen Menschen so ziemlich gleich ausgetheilt ist, sich zu den Ragen verhält, wie die Schädelformen zu einander, so ist Kultur auch mittheilbar an Völker, die charakteristisch in gerader Opposition mit uns stehen, so dass sie denn auch wirklich vom Ganges bis zum Kupfersluss gewandert ist und die Europäer sie wiederum Völkern mitgetheilt haben, von deren Existenz man Jahrtausende nichts wußte. Darin besteht nun aber eben der Irrthum so vieler gelehrten und ungelehrten Männer, so vieler grosen und kleinen Geister, dass sie glaubten und glauben, mit Aufhellung

des Verstandes, mit Erweiterung der Kultur steige auch die sittliche Kraft oder dass man schlechthin diese durch Kultur hervorrusen könne. Die Sitten werden dadurch nothwendig gemildert, weil Kultur schlechterdings bei absoluter Sittenlosigkeit keine Fortschritte machen kann, oder wohl richtiger, unsittliche Völker müssen sich erst ausgetoht haben, ehe Sitte bei ihnen eintritt, wodurch dann erst allgemeine Kultur möglich wird und Raum gewinnt. Bei sittlichen Völkern bedarf es dessen nicht, weil die Sittlichkeit höher steht als die Sitte, sich wie der Diamant zum Glas-Brillant verhält. Hier kann daher auch Ausklärung, Kultur und Staatenbildung Hand in Hand, gleichen Schritt gehen, wie z. B. bei den Griechen.

Die sittliche und resp. unsittliche Kraft, oder zusammen genommen, die guten und schlechten, grosen und kleinen, schönen und häßlichen Leidenschaften bestimmen nun aber von vorn herein die Gegenstände, womit sich die geistige Krast eines Volkes oder Menschen vorzugsweise beschäftigen mag. Sittliche Völker werden sich mit den schönen Künsten vorzugsweise beschäftigen, weil diese ein Bedürfniß für den sittlichen Menschen sind. Ihre Schriftsteller werden Politik und Staatsgeschichte vorzugsweise behandeln, weil der Staat ein Bedürfoiss für den sittlichen Menschen ist. Unsittliche Völker werden die Luxusgewerbe vorzugsweise treiben, weil Prunk und Putz eine ihrer Hauptleidenschaften ist; sie werden die Wissenschaften nur deshalb tief und tiefer zu ergründen suchen, um daraus pecuniaren Gewinn zu ziehen, sie werden sie in Brod - Wissenschaften und Facultäten herabwürdigen und abtheilen, und nur darnach schätzen, je nachdem sie mehr oder weniger eine sichere Aussicht auf Geld- und Ehren-Gewinn darbieten.

Die schönen Künste werden sie nur als Mittel zum Kitzel ihrer unsittlichen Selbstsucht misbrauchen. Die römische Welt zeigte seit August bis zum 6ten Jahrhundert, das Schulunterricht nicht zu ersetzen oder herzustellen vermag, was alle mit der verlornen Sittlichkeit verloren ist. Man errichtete überall Schulen, besoldete reichlich die Lehrer und nichts vermochte den Sturz aufzuhalten. Wir tadeln damit wahrlich nicht den Schulunterricht, sondern nur seine Ohnmacht, wo keine sittliche Kraft mehr vorhanden ist.

d) Wer übrigens den Staat will, ihn zu realisiren strebt, will etwas sittliches, ist für etwas sittliches begeistert und gerade die sind nur unsittliche Egoisten, die solches Streben überhaupt als etwas strafbares ausschreien. Etwas ganz anderes ist es aber, ihn da einführen wollen, wo der Charakter schlechthin ein unsittlicher ist und sich dem Versuche schlechthin widersezt. Hier ist es unpolitisch abenteuerlich, ihn ertrotzen zu wollen, und wir nennen es auch blos einen grosen Irrthum, ein Abenteuer, dass man ihn seit der Mitte des 18ten Jahrhunderts, ohne alle Menschen- und Rechtskenntnis, in Europa einzuführen versucht hat.

Dass die Realisirung der Staats-Idee so schmählich mislungen ist, gereicht also nicht dem Herzen und der sittlichen Absicht der Theoretiker, sondern blos ihrem Verstande und ihrer mangelhaften Menschenkenntnis zum Tadel. M. s. unt. noch §. 93.

h) Vom Verfalle der Völker und Staaten oder der allmäligen Consumtion der sittlichen sowohl wie unsittlichen Kraft.

### §. 30.

Schon §. 3 bemerkten wir, dass alles, was in der Natur lebe, seine Entwickelungs-Blü-

then-Verfall- und Absterbe-Periode habe. Es rührt dies daher, weil aller Lebensprocess, alle Lebens-Kraft weiter nichts als ein Entstehen und Consumiren ist.

Vorzugsweise gilt dies nun auch von der sittlichen sowohl wie unsittlichen Kraft der Menschen und Völker. Auch sie hat ihre Entwickelungs-, Blüthen- und Verfall-Periode (a). Die Völker haben eben so gut, wie die Pflanzen und der einzelne Mensch, ein Maximum von Lebensdauer (b) und ein alter Baum, ein Volks-Greis, dessen Kraft dahin ist, kann nicht wieder zum jungen Baum, zum Volks-Jüngling werden, sondern macht einem andern Platz, sobald sich ein solcher findet.

Mit der Consumtion der sittlichen Kraft treten daher auch Staats-Völker ihre rückgangige Bewegung an und verwandeln sich in entsittlichte Aggregate; es schwindet die volksthümliche Thatkraft und sie bedürfen als Volksgreise eines Gebieters und Lenkers (c).

Mit der Consumtion der unsittlichen Kraft verliert sich die wuchernde Ueppigkeit und die Macht des unsittlichen Freiheitsbegriffs und sonach der Widerstand etc. gegen Sitte und gemeinsame Gesetze. Familien-Völker werden nun aus negativem Bedürfnifs geselliger, gesitteter etc. und unterwerfen sich nothgedrungen dem Zwange der Vorschriften, die ihnen irgend ein Mächtiger oder überhaupt die Mächtigeren aufzulegen für gut finden (d).

a) Jedes Volk hat drei Lebens-Perioden gleich jeder Pflanze: 1) die Periode der Entwickelung; 2) die

Periode der Blüthe und Früchte; 3) die Periode des Ablebens, des Verfalls. 4) Die 4te Periode, die Periode des Verfaulens zählt deshalb nicht mehr, weil hier der Charakter-Tod schon eingetreten ist und sich die Leiche nur noch durch künstliche Mittel erhält. In die 3te und 4te Periode fällt gemeiniglich die Kultur und Ueberkultur überhaupt, so wie insonderheit die der Literatur, besonders wenn diese fremden Völkern entlehnt ist. Möglich ist es dabei, daß sich ein so anatomisch präparirtes Volk im Weingeiste oder als Munie besser ausnimmt, als in seiner 2ten Lebens-Periode. Die Geschichte eines Volks, wenn es überhaupt eine hat, umfast blos die 3 ersten Perioden.

Sonderbar ist es, dass sich in der Völkergeschichte zweierlei Epochen wahrnehmen lassen, wo immer Achnliches sich zugetragen hat, nemlich eine 300- und eine 4000jä ige. Fast 300 Jahre regierten Könige zu Rom, 300 Jahre blühte und entwickelte sich die Republik, 300 Jahre dauerte der Verfall, 300 Jahre die Fäulnis des todten Leichnams. 4000 Jahre dauerte das orientalische, 4000 Jahre das heilige römische Reich. Die alten etruskischen Aruspizes nannten dies den Welttag der Völker, und ein solcher etruskischer Aruspex bestimmte den der Römer auf 1200 Jahre. M. s. Theil II. S. 211 u. 212.

1 nen 11. S. 211 u. 212.

b) Der Mensch lebt 70 — 80, die Völker 700 — 800 Jahre; der Mensch sinkt mit diesem Alter ins Grab, die Völker aber steigen nur langsam von der Höhe ihrer charakteristischen Entwickelung herab zur Entartung und Vernichtung. Ein Volk stirbt nur den langsamen Tod der Auszehrung und Fäulnifs hei lebendigem Leibe innerhalb mehrerer Jahrhunderte. Das Leben der Völker verhält sich also zu dem der Individuen wie 10 zu 1 oder 800 zu 80. En tout temps, en tous lieux, les hommes, semblables aux fruits de la terre, après s'être lentement perfectionnés, ne jouissent que d'une sourte

maturité, qui précède de bien peu leur decadence et leur corruption. Les peuples ont leur vieillesse et leur fin comme les hommes. — Il est possible, quoique difficile, par une forte legislation, de retarder la décrépitude des états." Ségur II. 29. Montesq. XI. 6. "Comme toutes les choses humaines ont une fin, l'état (anglais) dont nous parlons perdra sa liberté, il périra. Rome, Lacedemone et Carthage ont bien peri."

c) Wie schmiedet sich ein entsittlichtes Volk seine eigenen Sclavenfesseln? Herrschbegierde ist allen Menschen eigen und es finden sich daher unter sittlichen und unsittlichen Völkern sittliche und unsittliche Herrschbegierige , vorzugsweise ist Reichthum eine Quelle dieser Begierde. So lange nun ein Volk sittliche Kraft genug besizt, der Herrschbegierde einzelner zu widerstehen, sich selbst zu regieren, vermag sich weder Tyrannei noch Despotie bei ihm vestzusetzen, sondern jeder Versuch wird an der sittlichen Kraft des Volkes scheitern. Sobald nun aber diese sittliche Kraft schwindet. vermindert sich auch der Widerstand auf Seiten des Volks und vermehrt sich auf der andern Seite die Leichtigkeit, zur Alleinherrschaft zu gelangen; die eine Schaale sinkt und die andere steigt. Jezt erst findet der sogenannte Usurpator Gehülfen in dem zu unterjochenden Volke selbst, dieses hat sich als moralische Person aufgelößt und dient vermöge des entschwundenen Gemeingeistes und entsandenen Egoismusses jedem Kühnen seiner eigenen Entwürdigung, zu seiner eigenen Unterjochung; jeder will an den Vortheilen der Alleinherrschaft Theil nehmen, strebt nach dem Solde dessen, der sich der Herrschaft bemächtigt hat; und ist auf diese Weise der Anfang gemacht, so braucht man nicht zu besorgen, dass ein solches Volk zurücksteigen könne auf die Höhe seiner verlornen sittlichen Volkskraft, im Gegentheil, um nicht sofort ganz, gleich einem verwesenden Körper,

auseinander zu fallen, ist Despotismus oder Tyrannis das conservirende Salz, Sublimat oder der ätzende Weingeist, worin der todte Körper noch lange Zeit Gestalt und Form behalten mag. Schon Cicero hat dies klar gefühlt und gedacht, indem er (de republica) sagt: "Nimiaque illa libertas et populis et privatis in nimiam servitutem cadit. Itaque ex hac maxima libertate tyrannus gignitur et illa injustissima et durissima servitus."

"Les peuples sont presque toujours coupables des maux qui'ls souffrent." Ségur I. 14.

Mit dem Verluste der sittlichen Kraft verschwindet denn auch alles übrige nach und nach oder entartet allmälig, was wir von §. 13 bis 28 als Ausfluss derselben geschildert haben. Ganz besonders alles, was schöne Kunst heist. M. s. Ségur II. 39. oder Thl. II. S. 323 etc., woselbst wir die Stelle haben abdrucken lassen. "Le génie fonde les empires, l'esprit public les conserve, l'égoisme les détruit." Ders. das.

Montesq. VIII. 12. "Quand une république est corrompue, on ne peut remedier à aucun des maux qui naissent qu'en ôtant la corruption et en rappelant les principes: toute autre correction est ou inutile ou un nouveau mal." Montesquieu hätte nun aber auch sagen sollen, wie man dies anfange, statt durch die römische Geschichte indirect zu beweisen, dass ein solcher rappel de la vertu unmöglich ist.

So wie der kräftigste und gesundeste Mensch Nahrungsstoff, Nachhülfe für die Verluste der Consumtion nach gewissen diätetischen Regeln bedarf, so bedarf allerdings auch die sittliche Kraft äusserer Nachhülfe durch Sittengesetze. So wenig wie aber ein Greis durch seine Weine und Speisen wieder ein Jüngling wird, so wenig vermögen blose Sittengesetze ein verdorbenes Volk wieder zu einem sittlichen zu machen.

Es widerlegt das Bisherige nicht, dass gerade in der Periode ihres Sinkens und Verfalles die Abendländer noch die objectiv grösten Eroberungen gemacht haben. Die Griechen unter Alexander und seinen Nachfolgern, die Römer unter den Cäsaren, die Modernen seit dem 16ten Jahrhundert im Osten und Westen der Erdkugel. Denn eines Theils gehört zum Erobern mit grosen Armeen nicht viel sittliche Kraft, wenn nur der Feldherr gros ist, und andern Theils hatten es Griechen, Römer und Moderne mit Völkern authun, die noch tiefer standen als sie.

Warum philosophirten, klagten und jammerten Plato, Demosthenes, Aristoteles und Cicero so sehr über ihre Zeitgenossen? weil alle drei lebten, als Griechen und Römer schan den Rückweg angetreten hatten. Gelang es ihnen vielleicht, ihre Landsleute wieder zu heben, auf die sittliche Höhe zurückzuführen, von der sie herabgefallen?

Wo es an einem sittlichen Willen fehlt, sey dies nun wegen eines Uebermaases unsittlicher Kraft oder wegen Mangel aller Kraft, da mu/s Willkühr eines sittlichen Mannes entscheiden, weil die Angelogenheiten der Menschen nun einmal schlechterdings einer Leitung bedürfen, wenn nicht alles in ein Chaos zusammen stürzen soll. Im Bedürfnisse der Allein - Regentschaft liegt aber auch zugleich die Zustimmung zu ihren Handlungen und der Gehorsam. Schon die blose Möglichkeit oder das Factum, dass ein zahlreiches Volk durch einen Menschen tyrannisirt wird, beweisst, dass es zu etwas anderem oder besserem nicht mehr fähig ist. Wo der Gemeinsinn Aller geschwunden ist, muss ein Einzelner, als Nothmittel, die Einheit durch seinen Willen ersetzen. Rom ist hier der beste Beweis. Ohne den determinirenden Willen der Kaiser vermochte selbst der Senat zu keiner Entschließung mehr zu gelangen, weil der Gemeinsinn aus ihm und dem Volke

geschwunden war. "Die Verfassung und Verwaltung des Staats muß überall mit der Sittlichkeit des Volkes im Verhältnisse stohen. So wie ein Volk, das einen sittlich guten Charakter hat, allein eine freiere Verfassung ertragen kann, so wird es auch nicht dulden, daß es willkührlich regiert werde." Zachariä l. c. I. S. 454. und S. 125. 126. 128. 129.

Tritt nun unter einem unsittlichen oder bereits verdorbenen Volke gleich einem Meteor ein sittlich-kräftiger Mann auf als Herrscher, so kann und wird häufig aus ihm ein Tyrann oder Despot blos aus Verachtung werden, wie Sylla, Tiber und Nero es wurden, nachdem sie gefunden, dass die Römer nichts besseres mehr werth seyen; Verachtung tritt der Herrscher alsdann einem solchen Pöbel auf den Nacken, nicht aus climatischem Hang zum Despotismus, wie er in Asien heimisch ist. Tacitus Ann. III. 65. "Memoriae proditur, Tiberium, quoties curia egrederetur, Graecis verbis in hunc modum eloqui solitum: O homines ad servitutem paratos! scilicet etiam illum, qui libertatem publicam nollet, tam projectae servientium patientiae taedebat." Proscriptionen und harte Strafgesetze waren weiter nichts als die Producte seiner Verachtung gegen seine bereits sittlich versankenen Mitbürger. Er trat sie mit Füssen, weil sie schon damals nichts besseres mehr werth waren, und so auch Roberspierre. Beide giengen deshalb noch so weit, weil in ihnen noch sittliche Kraft vorhanden war, welche sich in Wuth verwandeln kann, wenn sie sich überall von unsittlicher Ohnmacht umgeben sieht.

Die Willkühr eines Tyrannen scheitert und bricht sich daher auch stets nur noch an der sietlichen Kraft Einzelner, die aber gemeiniglich nur schmählig untergehen. M. s. Thl. II. §. 216. Charakteristisch ist es z. B. bei den Römern, daßs sich der Name eines Mannes, Cäsar, in einen Titel und in eine VKürde für seine Nachfolger verwandelte und noch zur Stunde in dem Worte Kaiser existirt. So sehr schmolz also hier die Respublica in eine Person zusammen. M. s. Theil II. S. 353. Von nun an giebt es blos noch eine Regenten-Chronik und die Regierung verwandelt sich in blose Verwaltung. Dignitarien, Diener des Regenten, nicht Magistrate, verwalten nunmehr das Land.

Die Völker werden also stets so regiert, wie sie es nach Maasgabe ihrer Sittlichkeit verdienen.

Republikanismus und Despotismus verhalten sich wie Wärme und Kälte zu einander. Ihre äussersten Extreme (wie Hitze und Frost) haben ganz dieselben Wirkungen, nemlich Aufhebung der Persönlichkeit. Eine Republik ist eine moralische Person, Despotie eine physische Person. Dort herrscht die sittliche Willens-Einheit des Volkes, hier der Wille eines Einzigen. Die äussere Willens-Einheit ist also ihr gemeinsames Attribut.

Man hat sich auch zu allen Zeiten erst dann mit der Theorie des Staats befast, wenn er nicht mehr existirte, die sittliche Kraft dazu dahin war und zwar deshalb, weil überhaupt Vernunst und Verstand der Menschen erst dann ihr goldnes Zeitalter feiern, wenn das goldne Zeitalter des Charakters oder Gemüths vorüber ist.

In die Periode des Verfalles fällt auch die Periode der gelehrten Gesetzbücher-Macherei, wovon Tacitus sagt: pessima respublica plurimae leges. Sie sind ein nothwendiges Uebel, der Spiritus zur Conservation des sittlich todten Körpers. Es fällt in diese Periode das Streben, durch Gesetze selbst verschwundene Objecte wieder in das Leben zurückzurusen. So sertigt man jezt in Spanien ein Handelsgesetzbuch, nachdem es gar keinen Handel mehr hat.

Es verhält sich endlich mit den geschriebenen Verfassungen aus einem Gusse und den stereotypisch abgeschlossenen Gesetzbüchern wie mit der Geschichte. So wie sich diese ehender nicht gut schreiben läßt, ehe und bevor das Volk den Rückweg des Verfalles angetreten oder den Zenith seines Lebens überschritten, aus- und abgeblüht hat, eben so kann es erst dann geschriebene Verfassungen und Gesetzbücher geben, wenn die Völker verkalkt sind, d. h. die eigentliche Lebenskraft aus ihnen entwichen ist. M. vergleiche deshalb Zachariä über Gesetzgehung l. c. III. S. 6. Denn bis dahin lebt das Gewohnheitsrecht und bedarf keiner stereotypischen Fixirung. Das römische Reich erhielt erst (unten Theodos und Justinian) ein systematisches Gesetzbuch, als es eigentlich nicht mehr der Mühe werth war, ihm eines zu geben. Ein sicheres Zeichen der Abgestorbenheit eines Volkes ist es überhaupt, wenn seine Gesetzgeber oder Regenten anfangen, das Recht stereotypisch zu fixiren, keine Fortbildung ohne ihre Zustimmung gestatten wollen.

Auch die Entstehung der stehenden und Söldner-Heere gehört überall in diese Periode, und erst mit dem Momente des Verfalles fangen auch die Völker an, fremde Sitten und Gebräuche etc. nachzuahmen, weil sie ihr eigenes Selbst verloren

haben.

d) Der Widerstand, den hier gute Gesetze zu finden pflegen, ist zu vergleichen mit der Widerspenstigkeit kleiner Kinder, die sich nicht waschen, ankleiden und — purgiren lassen wollen, trotz dem. dals dies zu ihrer Gesundheit und Existenz absolut nothwendig ist.

Mignet, hist. de la rev. franc. II. S. 395 macht es Napoleon zum Vorwurf, dass er seit 1802 in der Geistlichkeit eine ergebene Klasse; einen militairischen Orden in der Ehrenlegion; einen Administrationskörper im Statsrath; eine DecretirMaschine im gesetzgebenden Corps; eine Constitutions-Maschine im Senat etc. gehabt habe. Gesezt, alles dies sey wirklich sein alleiniges Machwerk gewesen, wäre dies möglich gewesen, wenn
sich die Subjecte dazu nicht dargeboten hätten?
Auch zu seiner Erhebung zum Kaiser kam man ihm
mit Adressen von allen Seiten entgegen, denn die
Ehrenlegion bot blos Kreuze aber noch keine HofChargen dar. Carnot hielt eine, eines Brutus
würdige Rede gegen die Kaisererhebung, vergafs
aber, dass der Freiheits-Begriff der Franzosen und
der der Römer sehr verschieden waren und sind.
Napoleon hat ihn deshalb nicht gehast, sondern
später auf eine höchst seine Weise belohnt. M.
s. Theil III. S. 211.

II. Ueber die Charakter-, Staatsfähigkeits-, Religions-, Kultur-,
Aufklärungs- und Bildungs-Verschiedenheit zwischen den (antiken und modernen) Völkern des
Abend- und Morgenlandes
und die Unzulässigkeit, sie unter
eine sittliche und charakteristische Kathegorie zu bringen (\*\*).

<sup>24)</sup> Obgleich, wie nach gerade sich unwidersprechlich ergiebt, ganz Amerika einst von hochkultivirten Volkern bewohnt gewesen ist, so sind sie doch gänzlich verschwunden und haben, erst rohen Nomaden und Jagern, dann diese den Europsern Platz machen müssen. Nach einem Berichte Warden's (correspondirenden Mitgliede der franz. Akademie der Wissenschaften) hat man an den Ufern des Merrimak auch die Graber und Gebeine eines merkwirdigen untergegangenen Zwerg-Volkehens gefunden, das durchweg noch nicht a Fuls gros gewesen ist. M. s. überhaupt den Auszug aus dessen interessantem Berichte über die in Nord- und 35td - Amerika entdeckten Denkmaler der untergegangenen jedenfalls hochkultivirten alten Volker Amerikas im Moulteur universel 1838 Januager. Nr. 38. Es fehlt also ganz

## §. 31.

Nach dem, was wir über die besondere charakteristisch individuelle Entwickelung der Völker der Erde bereits oben §. 3 vorausgeschickt haben, könnten wir eigentlich dieses und das folgende Kapitel ganz weglassen, denn sie führen nur speciel aus, was dort im Allgemeinen ausgesprochen ist. Allein wir haben es hier mit gewichtigen Gegnern (Historikern und Theoretikern) zu thun, welche bis zur Stunde gewohnt waren und sind, antikes und modernes Abend- und Morgenland, ganz und gar in eine Kathegorie zu stellen, somit stillschweigend einen sittlich - politisch - historischen Zusammenhang zwischen beiden Erdtheilen, Zeitabschnitten und Bewohnern nehmen (a), und dem gemäs unbedenk-lich historisch-politische Belege aus der ältesten Geschichte asiatischer und europäischer Völker (Aegypter und Karthager mit eingeschlossen) zum Beweis und zur Unterstützung von politischen Wahrheiten und Maximen für die modernen Völker des Abendlandes entlehnen, ohne zu bedenken, dass lezteres legisch nur dann erlaubt ist, wenn das Volk a quo ganz gleichen Charakters und Ursprunges etc. mit dem ad quem ist; wenn der concrete Fall ganz gleich ist dem, welchem er zur Erklärung oder zum Beleg dienen soll; kurz alles vorhanden ist, was zu einer ächten Analogie er-

an einer Veranlassung auch Amerika mit in die Paralelle hereinzusiehen. Ebenso wird man nicht quwarten, dass wir die blutige Despatie of ikunsacher Neger-Konige bier erortern sollen. Inswett aber Artika von Asiaten belierracht war und noch ist, gehorf es sum Mergenlande.

fordert wird, und dass nicht blose äussere Aehnlichkeiten zu politischen Schlussfolgerungen hinreichen (b). Es ist also dringend nöthig, den Contrast zwischen Morgen und Abendland so scharf wie nur möglich aufzufassen, um dadurch, wenn nicht ähnlichen Misgriffen von Seiten Anderer vorzubeugen, doch wenigstens uns selbst dagegen zu verwahren.

- a) Unsere sogenannte Universal- oder Weltgeschichte ist vielmehr eine blose Passantenliste, worauf die Namen der Völker-Passanten sich ebenso moralisch fremd sind, wie die Namen der Fremden, die zur Zeit einer Messe in der Meßstadt aus- und einpassiren. M. vergleiche Niebuhrs röm. Gesch. Ater Theil 142. So wenig wie die Juristen durch ihre Theorien neue Rechtsverhältnisse zu stiften vermögen, so wenig vermögen die Historiker durch Synchronismen zwischen sich gänzlich fremden Völkern ein sittlich-historisches Band zu knüpfen.
- b) Der Grund zu diesem Versahren, das sich besonders Montesquieu so sehr hat zu Schulden kommen lassen, liegt wieder in dem schon angedeuteten irrigen Vorurtheil, der Verstand und nicht die Leidenschaften regierten die Völker etc. etc. Sodann liegt diesem Fehler aber auch noch eine kleine Pedanterie zum Grunde, vermöge deren manche Gelehrte es nicht lassen können, auch da ihr Licht leuchten zu lassen, wo es dessen ganz und gar nicht bedarf. Man will alle die Reisebeschreibungen antiker und moderner Reisenden nicht umsonst gelesen haben und so müssen sie denn, mag es auch passen oder nicht, in die Betrachtung mit herein gezogen werden.

Manche ähnliche Vorkommnisse bei Asiaten und Germanen, z. B. das Lehnswesen, beruhen lediglich auf der Natur der Eroberung, also nicht auf

Identität des Charakters.

Die cosmopolitische Idee, das Staats-Ideal auf dem ganzen Erdboden, vom Südpol bis zum Nordpol realisirt zu sehen, ist daher eine höchst abenteuerliche wenn auch sittliche Chimare, insofern sich ihr schon Klima und Boden etc. absolut entgegenstellen, ganz abgesehen von der Racen-Charakter- und Religions-Verschiedenheit der Völker. Der irrthümliche Glaube an die charakteristische Identität der gesammten alten Welt (namentlich auch der Juden) mit den modernen Völkern fand besonders in der christlichen Religion, der Bibel und in der höchst mangelhaften Kunde ja fast gänzlichen Unwissenheit über das Wesen des Alterthums ein groses Vehikel. Gab es doch eine Zeit, wo es für Ketzerei galt, griechisch zu verstehen. Erst die neuste Zeit hat in dieser Hinsicht Schwierigkeiten überwunden, die bis zum 16ten Jahrhundert unüberwindlich waren, und bei alle dem ist unsere heutige Alterthumskunde doch blos noch eine oberflächliche und muss es bleiben. da so viele Nachrichten gänzlich verloren sind.

a) Von der charakteristischen Verschiedenheit und Opposition zwischen dem Morgen- und Abendlande überhaupt (25).

§. 32.

a) Von der Charakter-Verschiedenheit.

Ohne dass wir genau sagen könnten, warum, stellt sich uns historisch und ethnographisch oder statistisch seit den altesten Zeiten bis auf diese

<sup>25)</sup> Wir müssen uns darauf beschiänken, sehlechtweg von der Charakter - Verschiedenheit der Margenländer zu reden und solche auzudeuten, da eine detailliete Schilderung desselben sammt allem, was damit in Verbindung steht, Verfassung, Regierung etc. der Reiche, begreißicher Weise bier keinen Plata nehmen kapu, weil es ganze Bibliotheken füllt.

Stunde zwischen Abend- und Morgenländern, (zu welchen leztern wir nicht blos Asien, sondern auch Aegypten und Africa's Nordküste hier rechnen) eine absolute Charakter-Verschiedenheit dar, so daß sie charakteristisch völlig als Gegenfüßler betrachtet werden können. Diese Wahrnehmung beschränkt sich nicht etwa auf die heutigen Morgen- u. Abendländer, sondern auch die antiken Abend- und Morgenländer standen sich eben so schröff gegenüber (a).

Climatische und Ragen - Verschiedenheit können nicht als alleinige Gründe angeführt werden, weil viele Gegenden Asiens ganz nördliches oder südlich - europäisches Clima liaben, und wenigstens die Bewohner Vorder-Asiens bis an den Indus zur kaukasischen, also zu derselben Rage gehören, der die Europäer angehören. M. s. oben §. 1.

Blos Hoch- und Hinter-Asien's und des innern Africa's Bewohner gehören anderen Raçen an und der Grund der Charakterverschiedenheit liegt also *hier* auf der Hand.

a) Und nicht zu übersehen ist es, daß das Verkennen dieser Wahrheit den antiken und modernen
Reiehen Asiens und Europas wechselseitig den Untergang gebracht hat. Hätten z. B. nu. die Perser
die Griechen in Ruhe gelassen, so wäre ihr Reich
nicht durch Alexander zerstört und endlich Provinz von Rom geworden. Hätte dagegen auch Rom
Asien unberührt gelassen, so hätte sein Reich
nicht durch Asiens Horden mit zerstört werden
können.

## S. 33.

# B) Von der Verschiedenheit der Freiheitsbegriffe.

Dieser asiatische oder morgenländische Charakter ist nun im Ganzen ein extrem unsittlicher in der Art, daß Asien, gerade so wie
es unter seinen Bewohnern nur die beiden
physischen Extreme groser Körper-Kraft und
Ausdauer für Strabazen und das nüchterne
Leben der Wüste, und absoluter Entnervung
durch den Luxus und die Harems kennt, gerade so auch nur die beiden Extreme einer absolut unbegrenzten nomadischen, beduinischen
Freiheit (so gut wie ohne alle GesellschaftsVerfassung), und einer absolut despotischen
Willkührherrschaft; von welchen beiden Extremen das Abendland oder Europa in der Maafse
nichts weiß.

Die Phantasie des Morgenländers ist daher eine übermäsig wuchernde, höchst sinnlichphysische (a), sowohl bei dem freien Beduinen wie bei dem Sclaven irgend eines Sultans (b). (§. 58.)

a) Die Gediebts der Morgenländer sind an sich höchst geschmacklost neben den erhabensten Bildern findet sich gewöhnlich das Gemeinste in langen Tiraden ausgesponnen. Ihre Liebeslieder haben gröstentheils einen in Europa verabscheuten Auswuchs des Geschlechtstriebes zum Gegenstand. Dem Morgenländer ist die Liebe der Abendländer unbekannt, weil er das weibliche Geschlecht als Sclavin behandelt. Ausserdem herrscht das Gefühl bei ihnen fast allein vor und deshalb verstehen wir auch vieles gar nicht, da uns ihre Phantasie fehlt.

b) Bei dem Asiaten ist es die Phantasie, bei dem Europäer die Thatkraft, welche abenteuerlich wuchert.

#### §. 34.

### y) Von der Staatsunfähigkeit.

Der Beduine wird sodann heute Sclave eines Sultans, flieht morgen in die Wüste zurück und wird wieder Beduine, denn das ist so die Art extremer unsittlicher Freiheit (§. 13). Staaten wie Athen und Rom blühten nie auf Asiens Steppen (§. 50).

Die arabische Sprache soll gar nicht einmal ein Wort für Freiheit haben.

Asien weiß deshalb schlechthin nichts vom Staate in dem aufgestellten Begriffe (§. 40.), weil seine Bewohner keinen sittlichen Willen haben, sondern, wie gesagt, und zwar deshalb, nur die beiden Extreme absoluter Licenz und absoluten Despotismusses kennen. Der moderne Europäer besizt schon eine etwas größere Portion von Sittlichkeit, indem er wenigstens Sinn für das gemeinschaftliche Familienleben (auch eine Art von Gemeinheit) hat und absoluter Despotismus diesem Erdtheile fremd ist.

### ·§. 35.

## δ) Von der Religions - Verschiedenheit.

Asiens glühende überspannte Phantasie wurde die Mutter der alten gänzlich untergegangenen Religionen (a) sowohl, wie der noch jezt geltenden Vier grosen dogmatischen Welt-Religionen: des Buddhadienstes (b), Mosaismus (c), Christenthums und Islams (d), mit

ihren kaum zählbaren Secten. Die sittlichste von ihnen, welche dem Clima und dem unsittlichen Freiheits-Begriffe der Asiaten durchkeine Concessionen machen wollte, nemlich die christliche, stand aber mit der unsittlichen Phantasie, dem unsittlichen Freiheitsbegriffe der Asiaten in einem zu grosen Contraste, um unter ihnen wahre und ächte Anhänger für die Dauer zu finden. Sie mußte dem Islam wieder weichen, der diese Concessionen machte. Des Stifters Apostel brachten sie daher auch sogleich nach Europa, und nur hier fand sie unter antiken und modernen Abendländern einen Boden zu ihrem, nothdürftigen Gedeihen (e). Die wenigen asiatischen Christen, sind sie etwas mehr als getaufte Glaubens-Sectiver (f)?  $(\S, \S_0)$ .

- a) Zoroasters Anhänger oder die Guebern existiren nur noch in sehr geringer Zahl als Verfolgte in Persien und Indien.
- b) Ueber den Dienst des Buddha in Ost-Asien s. m. ebenwohl Baumgarten l. c. S. 230 244. Er zerfällt in drei grose Partheien; die Lamaiten, Braminen und den Schaka oder Foe-Dienst in China und Japan, welche wieder in viele Secten zerfallen, worüber wir jedoch nur sehr oberflächliche Nachrichten haben. Zu ersteren gehören die Tataren, Tibetaner, Calmüken und Mongolen; (der Ganschur oder die Bibel der Lamaiten besteht aus 108 starken Bänden und 108 Bänden Auslegungen derselbeu. Es findet sich darin viel übereinstimmendes mit dem alten Testamente. M. s. Tappe l. c. S. 314 etc. etc. Ihr Sittlichkeitsgesetz lautet: "Wer sein Leben zum Besten seiner Mitgeschöpfe aufopfert, der reicht auf Erden das

gröste Almosen dar.") Zu den Braminen die Hindus oder Völker zwischen Persien und China sammt den Inseln und den Buddhisten im engern Sinn. (Noch weniger wissen wir von dem Gottesdienst der afrikanischen und amerikanischen ausgerotteten sowohl wie noch existirenden Völkerstämme.) Nächst dem Islam ist der Dienst des Buddha (Weisen) am weitesten verbreitet. Er herrscht in Ava, Siam, Geylon, China, Japan und noch vielen andern Ländern des Orients als Lamaismus. Bei den Chinesen heist er Fo, Sasya Siaaka und Xaca. Bei den Japanern Bud, Siaka, Si-Esun, d. h. der grose Heilige. In Ava heist er Gaudma, in Ceylon Gautama Buddha, in Siam Samono und Samonokodom.

- c) Die mosaische Religion ist uns eine höchst achtenswerthe, sie hat einst das jüdische Volk gros gemacht. Etwas ganz anderes ist es mit den Juden selbst als ausgewanderten, vertriebenen und entsittlichten Asiaten, schon verachtet und verworfen vor den Augen der alten Welt (16).
- d) Die Moslem oder Moslemin, im Persischen Musulman, (so viel als Rechtgläubige bedeutend und abgeleitet von Islam, d. h. die wahre Religion) zerfallen in 2 Haupt-Secten, in die Sunnicen, welche den Abubeker, Omar und Othmann für die nächsten Nachfolger Muhammeds halten; und in die Schitten, welche den Ali dafür halten. Sie unterscheiden sich auch durch verschiedene Gebräuche. Die Moslem selbst nennen sich nicht Muhammedaner, weil sie es für eine Lästerung ansehen, Muhammed als eine Gotthelt zu verehren. Für sie ist er blos der dritte und lezte Prophet nach Moses und Christus, weshalb sie auch das alte und neue Testament für göttliche Offenba-

<sup>26)</sup> Geschichte, Lehren und Meinungen aller bestandenen und nochbestehenden religiösen Secten der Juden und der Geheimlehre oder Kabbalah. Von Peter Beer. 2-Bunde. Brunn 1825.

rungen anerkennen, jedoch glauben, Juden und Christen hätten sie verfälscht und Muhammed die alte reine Lehre wieder hergestellt. Nach ihnen waren nemlich Abraham, Isaak, Jakob, Moses, David, Isa (Christus) lauter Rechtgläubige (Moslem), so dass hiernach Juden, Christen und Moslem nur 3 verschiedene Partheien einer und derselben wahren Religion sind. Die Hegira (Hidschret) datirt vom 16. Juli 622, wo Muhammed durch seine Auswanderung (nicht Flucht) von Mecca nach Jatrib (Medina) sich von den abgöttischen Einwohnern des Landes trennte. Der Koran ist für sie die allein richtige; vollständige und unverfälschte nähere Offenbarung Gottes, und vertritt zugleich die Stelle des bürgerlichen Gesetzbuches. Die Beschneidung ist im Koran nicht verordnet, eben so wenig die Feier des Freitags. Erstere ist blos eine alte jüdische beibehaltene Gewohnheit und findet im 13. - 16ten Jahre statt. Kaliph heist Nachfolger oder Stellvertreter des Propheten und die ersten Kaliphen waren auch mehr Lehrer und Priester als Herrscher. Der ganze Islam hat dadurch einen theokratischen Charakter erhalten, und man muß sich daraus die unumschränkte Gewalt der Kaliphen erklären.

Der Koran zerfällt in 114 Sowar (Suren) jede derselben wieder in verschiedene Ayath oder Verse, und bedeutet eigentlich blos collectio. Er wurde erst nach dem Tode Muhammeds von Abubeker gesammelt und als Handschrift der Wittwe Muhammeds übergeben, wonach alle spätere Abschriften gemacht sind.

Die Sunna ist für die Moslem, was der Talmud für die Juden und die Tradition für die Katholiken. Ihre Anhänger heisen davon Sunniten. Die Schiiten verwerfen die Sunna zwar nicht gänzlich, legen ihr aber keine Verbindlichkeit bey. Sie sind von Besuchung der Kaaba zu Mecca ausgeschlossen. Beide Partheien zerfalten zusammen wieder in 74 Unter-Secten. Ueber das Weitere, insonderheit das nähere Dogma der Moslem s. m. Baumgartens Geschichte der Religions-Partheien S. 360 etc. Die Zeitrechnung der Perser, als Schiiten, fängt auch erst den 16. Junius 632, als dem Regierungsantritte Jezdegirds an, also 10 Jahre später als die der Sunniten, wozu Araber, Türken etc. gehören.

Der Islam hat deshalb in ganz Asien und im innern Afrika so viel leichter als das Christenthum Eingang gefunden, weil er diesen Völkern durch Asiaten, also Charakterverwandte Völker, zugebracht wurde und weil er ihrem Charakter

angemessen ist.

e) Die christliche Religion, das reine Evangelium, konnte kein Unheil stiften, denn sie ist eine wahre sittliche Heilslehre, leider gerieth sie aber in Asien gegen den Willen ihres Stifters (Math. 7. v. 6.) unter Hunde und Säue, die vermöge ihrer Hunde und Säue-Natur sie auf das abscheulichste besudelten und entstellten. Ueber die allmälige Verbreitung der christlichen Religion durch die Zerstreuung der Juden seit Jerusalems Zerstörung und den Verfolgungen der Christen seit dem grosen Brandte unter Nero s. m. Gibbon l. c. Cap. 15. 16. Heeren l. c. S. 578 bemerkt über sie: "man beurtheilt ihren Werth richtiger, wenn man sie als Vehikel der Kultur für die jezt auftretenden rohen Völker, als wenn man sie als Mittel zur Sittenverbesserung für die römische Welt betrachtet " gleichwohl war lezteres unstreitig Zweck ihres Stifters.

Warum seit Nero bis auf Constantin die Christen von den römischen Kaisern verfolgt wurden, während doch sonst jeder Gottesdienst in Rom gedultet war, hatte allein seinen Grund darin, dass sich gleich die ersten Christen vom Staate lossagten, wie die heutigen Quäcker und Mennoniten, sich allen bürgerlichen Verpflichtungen entzo-

gen. Nicht die Eintheilung, sondern der Zerfall des römischen Staats in Orient und Occident machte es daher allererst möglich, daß das Christenthum siegreich hervortrat

Montesq. XXIII. 25. "L'Europe est separée du reste du monde par la religion, les pays mahomé-

tans l'entourent presque par-tout."

XXIV. 3. "La religion chretienne est éloignée du pur despotisme, elle defend la pluralité des femmes" etc. überhaupt das ganze Chap. 3.

XXIV. 26. "Lorsque la religion, fondée sur le climat, a trop choqué le climat d'un autre pays, elle n'a pu s'y établir; et quand on l'y a introduite, elle en a été chassée. Il semble, humainement parlant, que ce soit le climat qui a préscrit des bornes à la religion chrétienne et à la religion mahométane.

f) Mündlich über die Ursachen der Verdrängung des Christenthums aus Asien, Aegypten und der Nordküste von Africa, so wie über den Charakter des sogenannten Christenthums, welches noch in Vorder-Asien, Aegypten und Abysinien gefunden wird. M. s. Herder 4. S. 71 — 89 über das Christenthum in den Morgenländern.

Es ist höchst bemerkenswerth, welche ganz verschiedenen Eindrücke oder Wirkungen das Christenthum bei Asiaten, Africanera und Europäern hervorbrachte, welche neue sonderbare Ideen in ihnen dadurch geweckt wurden und wie sie dem Christenthum ihren Charakter aufdrückten. So warf z. B. nur Mani (Stifter der Secte der Manichäer, die sich an einem Händedruck erkannte) von Geburt ein Parse (Gueber), sodann Mathematiker, Astronom, Maler und Dichter, bis Ostindien und China gereist, parsisches, braminisches, buddhaisches und christliches zusammen und bildete daraus seine so heftig verfolgte Lehre. Man sollte fast meinen, die christliche Sittlichkeitslehre habe

gar nicht in Asien entstehen können, weil sie diesem Erdtheile so gar nicht zusagt.

### §. 36.

e) Von dem mehr oder weniger sichtbaren Mangel des ächten Schönheits-Gefühles und Geschmackes bei den Asiaten.

Des Asiaten Phantasie liebt nur die bunte Pracht, und griechisches Schönheitsgefühl und Geschmack sind dem modernen Asiaten so gänzlich fremd (a), so gänzlich zuwider, dass er sogar Ruinen und Bruchstücke überall zerstört, wo er noch auf dergleichen stöst. Er kennt nur technische und nothdürftig wissenschaftliche (b) Kultur als Dienerin seiner Prachtliebe und Bedürfnisse. Seine Sitten-Kultur bildet den polaren Gegensatz zu der europäischen. Seine Wohnungen sind überall nur entweder Leinwand-, Filz-, Fell-, Stroh-, Lehmoder Holz-Zelte (c) oder verschlossene Harems-Palläste, mit übermäsiger geschmackloser Pracht und Meublirung. (§. 01.)

- a) Der Asiate hasst die Naktheit so sehr, das ihm selbst enge Kleider gehässig sind, weil sie die Form der Gliedmasen erkennbar lassen. Daher seine schwimmende Kleidung. Herodot sagt sodann schon I. 40. "denn bei den Lydiern und fast bei allen Barbaren, gilt selbst einem Manne, nackend gesehen zu werden, für grose Schande."
- b) Die Philosophie der Araber war ganz griechischen Ursprungs und wurde mit der Medicin zugleich bei ihnen durch syrische Griechen eingeführt durch Uebersetzung des Aristoteles und Ptolomäi-

schen Almagest (812). Dialektik und Metaphysik sprach sie am meisten an. Das wenige, was z. B. und insonderheit die spanischen Araber umgekehrt den Barbaren des Abendlandes mittelbar durch die Juden an Wissenschaft mitgetheilt haben, kann kaum in Betracht kommen. Eben so wenig, daß einige Araber das Christenthum annahmen und sich bleibend niederliesen.

c) Der Begriff des Zeltes drückt hier insonderheit die Möglichkeit der sofortigen Abbrechbarkeit und Wiederaufrichtung eines Obdaches aus, denn ausserdem nennt der gewöhnliche Sprachgebrauch eine Lehm-, Holz- oder Stroh-Hütte nicht Zelt.

#### §. 37.

## ζ) Von der Sprach-Verschiedenheit.

Asiens Sprachen unterscheiden sich nicht allein durch ganz eigenthümliche mehrfache Alphabete (a), Buchstabenformen und Syntaxis von den antiken und modernen Sprachen des Abendlandes, sondern auch dadurch, dass sie fast sämmtlich von der rechten zur linken geschrieben werden; sie sind eben so reich, uppig und übertrieben bilderreich, wie es die Phantasie des Asiaten ist.

a) Die Türken haben 5 verschiedene Alphabete. M. s. auch §. 51.

#### S. 38.

9) Von der Staatsverfassungslosigkeit und deren Consequences bei den Asiaten.

Asiens Steppen und Reiche bieten daher, in Beziehung auf gesellschaftliche Verfassung, wie schon §. 33 anticipirt worden ist, nur die beiden Extreme dar, welche eine natürliche Folge des unsittlichen Freiheits-Begriffs sind, und von uns schon §. 11 angedeutet und §. 19 bis 28 nebenbei oder als Gegensätze aufgestellt worden sind, so daß wir blos nöthig haben werden, sie hier nochmals in concreter Anwendung auszusprechen.

## s. 39.

Demgemäs stehen:

1) Asiens Völker auf der allerniedrigsten Stufe sittlicher Geselligkeit und gesellschaftlichen Lebens, indem sie blos die Ehe, und nicht einmal die monogamische, sondern noch dazu und blos die polygamische, kennen. Der Asiate weiß nicht einmal etwas von der zweiten Stufe der sittlichen Geselligkeit, nemlich der Familien- oder Stamm-Genossenschaft. Frau und Kinder sind seine Sclaven, mag er selbst auch Sclave des sinnlichen Genusses seyn. (§. 19. 20. 62.)

Bei den Polygaren in Ostindien gehen, nach der Relation neurer Reisebeschreiber, die Weiber den Männern in der Regierungsfolge vor. Ausnahmen, welche nur die Regel bestätigen.

#### §. 40.

2) Asien ist die Heimath der Kasten Verschiedenheit oder des höchsten Grades von Persönlichkeit der Rechte, von Stände- und Rechts-Verschiedenheit (§. 21. 63.)

Die 4 Haupt - Kasten der Hindus sind nach der Lehre der Braminen so entstanden:

1) die Braminen selbst aus Brama's Munde; 2) die Chatriya's (Krieger) aus dessen Armen;

3) die Vaisya's (Kausseute, Ackerleute, Hirten) aus dessen Daumen, und

4) die Sudra's (Diener) aus dessen Füssen.

#### 6. 41.

3) An einem Verfassungs - Principe, heiße es auch wie es wolle, fehlt es Asien gänz-lich, denn entweder leben sie als Beduinen ohne eigentliche Chefs (denn die Chane und Scheiks derselben sind blos etwas factisches) oder unter absoluter Despotie, welcher kein rechtliches oder politisches Princip, sondern ebenwohl blos ihr eigenes Factum zum Grunde liegt, (§. 22, 64.)

Ueber alles das, was die Europäer vorgeblich von China und seiner Verfassung wissen wollen, s. m. die Literatur bei Zachariä l. c., besonders II. 166, denn auch er hat, wie Montesquieu, fleisig auf China hingewiesen und wir verdanken am Ende wirklich dieser genauen Kunde das jetzige Pafs - Wesen.

## 6. 42.

4) Der Asiate giebt entweder gar nichts und lebt vielmehr selbst als Beduine und Räuber vom Raube, oder ein Despot ist Herr und Disponent über sein ganzes Vermögen. seine Person, sein Leben. (§. 23 24.65.)

## S. 43.

5) Methodische Erziehung kennt der Asiate durchaus nicht, weder eine häusliche noch weniger eine öffentliche. Das Beispiel lehrt die junge Brut, was ihre Bestimmung ist. (§. 25 und 66).

#### §. 44.

6) Von einem Regieren ist überall weder in der Wüste noch im Divan des Despoten die Rede, sondern hier blos von einem Herrschen. Ein horizontaler Wink des Sultans oder seines Paschas (von Pai-Schah, Fuß des Schachs) entfernt allen Widerstand, und ist die ultima ratio aller Befehle. Dem Pascha selbst wird die Ehre der Schnur zu Theil, des Sultans eigenes Leben aber hängt von der Laune seiner Garden ab. (§. 26 und 67.)

#### §. 45.

7) Der Asiate weiß (nach §. 30) nicht einmal was Heimath sey, denn er hat ja nicht einmal eine Familie, ein Hans, dem er angehöre. Nur der Sultan hat im ganzen Reiche allein eine Familie und bildet ein Haus (a). Der Asiate lebt nur für den heutigen Tag. Ob ihn das Schicksal (Kismet) den morgenden erleben lassen wird, bekümmert ihn nicht. Deshalb weiß er auch nicht einmal etwas von Aerzten und einer medicinischen Polizei. Nur seine absolute Verachtung alles Europäischen, etc. besonders auch der Sprachen, läßt ihn sein Geburtsland der Fremde vorziehen (b). Er sucht zuverlässig den Europäer nicht auf,

sondern dieser kommt zu ihm und bietet ihm seine Waaren, Künste (c) und Wissenschaften (d) an. (§. 27 und 68.)

- a) Auch beziehen sich z. B. in der Türkei alle Abgaben auf das Haus und die Person des Sultans. Ausser den Zehnten und Zöllen müssen noch gegeben werden: 1) Geschenke fürs Bairamfest; 2) Aufwand für die Fasten des Ramazan; 3) Geschenke für den Steigbügel Seiner Hoheit; 4) die Unterhaltungskosten seines Serails, 5) seiner Gartenhäuser, 6) seines Stalles, 7) seiner Küche, 8) seiner Speisekammer. Zu ausscrordentlichen Ausgaben der Art werden auch ausserordentliche Erhebungen gemacht.
- b) Vom Hasse der Türken und Perser gegen alles Fränkische (Europäische) geben die Janitscharen-Aufstände wegen des europäischen Exercitiums und der Umstand Zeugniss, dass der heutige persische Thronerbe, Abbas Mirza, ganz insgeheim die europ. Sprachen studiert und es ihm auch sehr übel genommen wird, dass er europäische - Stiefel trägt. Dieses Beispiel lehrt zugleich, was man sich unter einem asiatischen Sultan zu denken hat im Gegensatz zu einem europ. Souverain. Lezterer kann glauben und sich kleiden, essen und trinken wie und was er will, aber niemanden nehmen was er will; jener ist dagegeu Herr über die Köpfe und das Eigenthum seiner sclavischen Unterthanen, aber es steht jedem Derwische frei, ihm, wenn auch nur wörtlich, in den Bart zu speien, wenn er die Nationalsitte und den Nationalglauben verlezt. Diesen beiden ist auch er unterthau.
- c) So sind es seit 1795 schwedische Ingenieure, welche den Türken die Schiffe bauen; Franzosen und Engländer haben ihnen und den Persern den Gebrauch der Artillerie gelehrt und neuerdings wurde erzählt, dass Engländer den Birmanen die Flinten etc. zugeführt, womit diese England

bekriegen. Schwedische, englische, französische u. italienische Ingenieurs und Offiziers sind sonach schon lange her abwechselnd unablässig bemüht, den Türken durch Unterricht im Schiffbau, in der Artillerie etc. etc. die Mittel in die Hande zu liefern, Herru des Abendlandes zu werden. Wenn sie es nicht geworden sind, so ist es nicht die Schuld der, aller Welt verkäußichen christlichen Europäer, sondern die Verachtung der Asiaten gegen alles Fränkische.

d) Die jezt in Paris erscheinende arabische Monatsschrift (Memorial scientifique et industriel, recueil mensuel redigé en Arabe et publié par Mrs. Garcin de Tassy et Babinet) für den Orient wird daher auch schwerlich von den Orientalen so willfährig aufgenommen werden, als sie ihm der Occident cosmopolitisch bietet.

#### §. 46.

8) Wenn Asien aber von allem, was einer sittlich - gesellschaftlichen Einrichtung ähnlich sähe, nichts hat, so giebt es auch weder für die einzelnen Beduinen-Horden noch für die blose Reihenfolge der Sultane und ihre despotischen Handlungen eine Geschichte. (§. 28.)

#### §. 47.

9) Asiens Völker haben sich nie für ein Staats-Leben befähigen mögen, und würden es auch nicht gekonnt haben, wenn es je dieser oder jener ihrer Sultane hätte wollen mögen. Ihre technische und vorübergehende oder periodische Kultur einzelner wissen. schaftlicher Zweige, z. B. der Astronomie, Chemie, Medicin, Philosophie etc. und ihre plötzlich durch einzelne kühne Anführer gestifteten Soldaten-Reiche gehören nicht hierher. (§. 29 und 69.)

M. s. Heeren's Ideen III. S. 1 etc. über die Ueberlegenheit der europäischen Völker über die der andern Erdtheile: "wenn Asien bei allem Wechsel seiner grosen Reiche dennoch in ihnen nur die ewige Wiedergeburt des Despotismusses zeigt, so war es auf europäischem Boden, wo der Keim der politischen Freiheit sich entwickelte und in den verschiedensten Formen in so manchen Theilen desselben die herrlichsten Früchte trug." Uebrigens verwechselt Heeren S. 3 u. 5 den Charakter mit der Geisteskraft oder Kultur des Geistes, wenn er meint, ein Kant hätte an den Ufern des Hoangho nicht reifen können. Sylvester de Sacy behauptet im Gegentheil, gefunden zu haben, dass das ganze Kantische System schon lange in China vor Kant existirt habe. Abgesehen von der wirklich hohen Kultur der Chinesen, wissen wir ja aber so gut wie noch nichts von ihren Geisteswerken und können daher darüber noch kein Urtheil fällen. Als ein wahres Meteor dürfte folgendes Product eines asiatischen Despoten zu betrachten seyn, nemlich "Instituts politiques et militaires de Tamerlan, écrits par lui-même en Mogul et traduits en français par Langlés. Paris 1787.

### s. 48.

- 10) Was endlich den Verfall asiatischer Völker betrifft, so pflegen
- a) die Beduinen-Horden nicht etwa zu verfallen, sondern bilden vielmehr entweder

die Ergänzungs - Depots für Asiens verfaulende Despotien oder sie verschwinden mit einem mal durch gänzliche Vernichtung oder Einverleibung in eine Despotie. Was dagegen

b) die grosen durch kühne Anführer gestisteten Reiche betrist, so versaulen diese allmälig dadurch, dass der Uebertritt aus dem thätigen nüchternen Beduinen-Leben in ein sclavisches luxuriöses Stilleben die Völker allmälig entnervt und verweichlicht, und es dann nur einer Veranlassung bedarf, wodurch solche Reiche mit einem mal stürzen, und einem frischen Nomaden-Hausen Platz machen, um das von vorn zu wiederholen, womit der Vorgänger so eben beschlossen. Die Besiegten werden dann die Sclaven der Sieger und ihr Name verschwindet von der Völkerliste. (§. 30.)

### §. 49.

So wie das Abendland historisch in das antike und moderne zerfallt und sich hier zwei ganz verschiedene, aber doch in gewissen Haupt-Charakterzügen wieder verwandte Welten darstellen, so auch das Morgenland; nur daß die historischen Scheide und Wende-Puncte nicht dieselben sind. Die alte Welt des Abendlandes gieng durch den Andrang der germanischen Völker mit dem 5. und oten Jahrhundert, aus einem andern Gesichtspuncte genommen aber auch schon mit Constantins

Annahme des christlichen Glaubens, unter, die alte Welt des Morgenlandes dürfte erst mit dem Auftreten Muhammeds im 7ten Jahrhundert oder der Ueberschwemmung Asiens, Afrikas und sogar eines Theils von Europa durch die Araber vollends zu Grabe gegangen seyn, wenigstens markirt sich diese Epoche besonders dadurch, daß ganz Asien und ein groser Theil Afrikas, selbst des innersten Negerlandes, zum Monotheismus oder Islam übergieng. Nur das haben beide Erdtheile und alte Welten dabei gemein, daß beide

1) längst schon entsittlicht, verfault und

abgestorben;

2) durch zügellose Nomadenhorden überrascht wurden, den Todesstofs erhielten, und

3) damit und dadurch zugleich die alten Religionen beider Erdtheile verdrängt wurden und verschwanden. In Asien und Afrika wurde der Islam herrschend, in Europa das Christenthum.

#### Nachdem wir nun

a) die Verschiedenheit und Opposition des Morgen- und Abendlandes im Allgemeinen angedeutet haben (§. 32 bis 48), so dürfte es unserem Zwecke und unserer Absicht (§. 31) ganz entsprechen, auch noch

b) die besondere Verschiedenheit und Opposition zwischen antikem Morgen- und anti-

kem Abendlande, und

c) die ebenwohl besondere Opposition zwischen modernem Morgen- und modernem Abendlande hervorzulieben. b) Von der Verschiedenheit und Opposition zwischen antikem Morgen- und antikem Abendlande insbesondere.

## 6. 50.

Wir kennen die antike Welt Asiens und Afrikas nur aus sehr sparsam erhaltenen Nachrichten, welche Griechen und Römer gesammelt und von denen nur dies und jenes bis zu uns (M. s. den Anhang zu Theil II.) gelangt ist. Ausser dem alten Testamente, seinen Anhängern den Juden (37), den Hieroglyphen, der persischen Keilschrift, den Sanskriturkunden, und den Sculptur- und Bautrümmern, ist aus dem antiken Asien selbst keine weitere Urkunde vorhanden. Welche Ideen wir uns nun von dieser alten Welt Asiens und Afrikas wohl machen dürfen, hat Heeren in seinem §. 1 allegirten classischen Werke: Ideen über die Politik. den Verkehr und den Handel der vornehmsten Völker der alten Welt Theil I und II, so wie in den 2 Ergänzungs - Bänden darzustellen versucht, und wir müssen auf dieses Werk verweisen. da hier nicht der Ort ist, in ein näheres Detail einzugehen. Eine ganz vorzügliche Ausbeute für die Kenntniss des antiken Asiens, (insoweit wir mit europäischer Brille sie zu erlangen oder Asien im Lichte des Asiaten aufzufassen fähig sind) steht zu hoffen.

<sup>27)</sup> Jost, Geschichte der Israeliten seit der Zeit der Makkabäer bis auf unsere Tage. 9 Bande. Berlin, Schlesinger, 1828, 28) Heinrich Leo, Vorlesungen über die Geschichte des jüdischen Staates. Berlin 1838. M. s. auch 6. 51 u. 70.

wenn die Entzifferung des antiken Sanskrit, der Keilschriften und Hieroglyphen eben so glücklich fortschreiten wird, wie sie begonnen hat.

Bis jezt lagen von den untergegangenen antiken Völkern Asiens und Afrikas (der Perser, Inder, Aegypter und Meroer) nur todte Trümmer, Steinhaufen und Mumien mit unlesbarer Keil- und Hieroglyphen-Schrift vor uns. Erst seit einigen Jahren dämmert ein Licht über sie auf dadurch, daß man die alt-asiatischen Sprachen und Inschriften allmätig zu verstehen anfängt, wenigstens läßt das Lesen der Hieroglyphen eine reiche Ausbeute erwarten, selbst zur Aufklärung der alten Geschichte Indiens und Meroe's.

Dass die Aegypter eine indische Colonie waren, welche über Nubien einwanderte, beweisen die noch jezt existirenden Reste nubischer und ägyptischer Baureste. Was in Indien ganz und gar in unterirdischen Felsen ausgehauen gefunden wird, ist es in Nubien nur noch zum Theil, und en bas relief und tritt in Aegypten in ganz frei stehenden Pylonen und Statuen hervor, so dass sich ein deutlicher Uebergang von indischer Felsen-Architektur bis zu ägyptisch-colossaler freier Architektur herausstellt.

6. 51.

Das Resultat für die Charakteristick des antiken Morgenlandes dürfte sich auf folgende Momente zurückführen lassen:

- 1) Auch das antike Asien kennt nur Beduinen und despotische Reiche (a).
- 2) In einigen der lezteren zeigt sich jedoch durchgängig eine hohe Kulturstufe und ein eigenthümlicher uns nicht verständlicher Sculp-

tur- und Baukunst-Geschmack, der sich besonders durch das Colossale, Grandiose, Riesenmäsige, den Beschauer nicht gerade angenehm Ergreifende, sondern Betäubende und Erdrückende kund giebt, und sich eben dadurch wesentlich von dem griechischen Sculptur- und Baugeschmacke und Style unterscheidet (b).

- 3) Die Sprachen des antiken Asiens sind nicht allein absolut verschieden von denen des antiken Abendlandes, sondern auch denen des modernen Asiens ganz und gar unähnlich. Fast alle antiken grosen Völker: Inder, Perser, Aegypter, Babylonier, Phönizier, Karthager, selbst die Juden bedienten sich mehrerer Sprachen oder doch Schreibarten: für das gemeine Leben, für den gewöhnlichen schriftlichen Gebrauch und für ihre heiligen Urkunden und Bau-Inschriften.
- 4) Die Religionen sind durchgängig dogmatisch-gestiftete, ruhend auf heiligen Urkunden, und durch Priesterkasten stereotypisch vestgehalten (c).
- 5) Kurz, das antike Asien ist in jeder Beziehung der Schauplatz der riesigen Jugend-Kräfte des Menschengeschlechts, während das antike Abendland
- a) weder etwas von einem Nomadenleben noch von despotischen grosen Reichen weiß (Rom war nie Despotie im asiatischen Sinne);
- b) in Beziehung auf die schönen Künste ihm allein der wahre, durch eine glückliche

natürliche Mittelstraße herbeigeführte sittliche Schönheitsgeschmack eigen ist;

- c) seine Sprachen einen ganz entgegengesezten Genius kund geben durch Einfachheit, Identität der Schrift- und Umgangs-Sprache, kurz, ebenwohl der äussere Tonabdruck des antiken abendländischen Charakters sind; und
- d) seine Religionen keine dogmatisch gestiftete, sondern aus dem eigenen Genius der Völker hervorgegangene Symboliken ohne religiöse Codexe und Priesterkasten sind, so daß sich denn
- e) das antike Abendland ganz so in einer besonderen Opposition zum antiken Morgenlande befand, wie es Abend- und Morgenland überhaupt sind.

Vom höchsten universellen Standpuncte aus betrachtet, bietet das antike Asien die Riesenkraft des Jünglings-Alters und das antike Europa die natürlich geregelte, gemäsigte Kraft des Mannes-Alters der Menschheit dar.

a) Araber, Kurden und Turkomannen waren sehon im Alterthum, wie noch jezt, die Gründer und Zerstörer der babylonischen, assyrischen, chaldäischen, medischen und persischen Reiche; sie rückten jedesmal gleichsam wie Pfründner an die Stelle ihrer Vorgänger, sobald diese physisch abstarben. Die Zegypter waren Colonisten aus Indien, die Karthager aus Phönizien.

Auch die Juden waren eine vom Scheikh Abraham herbeigeführte Nomaden - Horde, erhielten aber erst lange nach Moses, ihrem zweiten Religions- und politischen Wiederhersteller, Könige, so wie sie denn auch in doppelter Beziehung eine Ausnahme von allen antik-asiatischen Völkern waren und sind: 1) dass sie einen Staat bildeten bis auf Herodes, und 2) dass sie das einzige antike Volk Asiens sind, was sich erhalten und über die ganze Erde verbreitet hat, ohne jedoch an Seelenzahl zu oder abgenommen zu haben.

Ob die Zigeuner antike oder moderne Indier sind, ist noch nicht ausgemittelt. Nach "Transactions of the literary society of Bombay. London-1819. I. 53." sind blos 140 Worte der Zigeunersprache als aus dem Hindostanischen abstammend

und damit übereinstimmend nachgewiesen.

b) Dass die alten Indier, Perser, Aegypter eine hohe Stufe der Kultur erstiegen, davon und dafür liegen noch jezt die Beweise vor uns. John B Seely, (the Wonders of Elora, etc. etc. London 1824) sagt: "Ein Pantheon, eine St. Peterskirche zu bauen kostet Arbeit und Talent, aber wir begreifen, wie es geschah, wie der Bau fortschritt und vollendet ward; sich aber eine Anzahl Menschen denken, noch so gros, noch so unermüdlich als man will, und mit allen Hülfsmitteln versehen, die einen vesten Granitfelsen angreifen, ihn an manchen Stellen 100 Fuss tief aushauen, ihn mit dem Meisel ausarbeiten, und so einen Temvel von 100 Fuss Höhe, 145 F. Länge und 62 F. Breite mit Thoren, Fenstern, Treppen, Sälen, platten und polirten Wänden und schönen Säulenreihen, zu Stande bringen, mit seinem Hofe und der endlosen Fülle von Statuen, Verzierungen und Bildwerken - das scheint unglaublich und man verliert sich in Staunen, und die Hindus glauben auch, dass dieser Tempel durch Götterkraft ausgearbeitet worden" (39). Proben dieser indischen Bau - Wunder sind kurzer Hand zu sehen in der Bilder - Gallerie zum Conversations - Lexicon.

<sup>29)</sup> M. s. auch wegen der alt-indischen Gesetzgebung; Institutes of Hindu Law: or the brdinances of Menu. Translated by S. W. Jones. Calcutta and London 1796.

Von den ägyptischen Bau-Ruinen und dem grosen, allen unsern Lesern wohl bekannten französischen Prachtwerke darüber sagt Minutoli (Reise zum Tempel des Jupiter Ammon in der lybischen · Wüste oder Siwa): "Im Einzelnen finden sich zwar in den Abbildungen oft unbegreifliche Unrichtigkeiten und Auslassungen, mit Unrecht würde man aber sie für verschönert halten; vielmehr ist die Anmuth der Umrisse, die Eleganz der Verzierungen, die Friedlichkeit und Milde des Ausdrucks der Gesichtszüge und die stille Erhabenheit aller Theile und Bildwerke dieses wunderbaren Baues (Dendera), in welchem der ägyptische (Bau) Kunststyl mit dem Griechischen um den Vorzug zu ringen scheint, bei weitem unerreicht geblieben." Indische Seapoys verrichteten sofort ihre Andacht in diesen Ruinen. Von den Bildwerken in den Gräbern sagt er: "Nur mit Mühe reisst man sich los von diesem endlosen Bilder-Reichthum, der deutlicher als alle schriftlichen Denkmäler über das Leben des Alterthums Belehrung gieht." Um sich über das Colossale der ägyptischen Bauwerke eine Idee zu bilden, braucht man nur zu wissen, dass der Pallast von Karnak allein eine solche Höhe und einen solchen Umfang hat, dass die Notredame-Kirche von Paris bequem unter sein Dach gestellt werden könnte. Unsere Theil II. S. 37 lit. l. gemachte Bemerkung müssen wir dahin verbessern und abändern, dass nur die Colosse meist sitzend, die Hände auf den Knieen haltend, aber nicht gerade wie Mumien umwickelt, dargestellt sind, sonst finden sich unter den Ueberresten auch wahrhaft schöne nakte Statuen; gröstentheils wird jedoch durch den Kopfputz der Total - Eindruck wieder in etwas gestört. Durchgängig drükken Physionomie und Wuchs einen schönen indischen Menschenschlag aus. Wie viele Jahrhunderte und wie viele Millionen Menschen zu jenen colossalen Gebäuden erforderlich waren, wo oft eine einzige Säule nur die Arbeit von Jahren zu seyn scheint, ist noch ein Räthsel. Sclaven konnten wohl die Pyramiden, nicht aber diese Pracht-Gebäude aufführen.

Ueber Persien, Meroe so wie überhaupt über die untergegangene grose alte Welt s. m. Heeren l. c. Theil I und II.

c) Das Einbalsamiren bei den alten Aegyptern hatte den Zweck, vor der Fäulnis zu schützen, weil in diesem Falle die Seele in ein neugebohrnes Thier fuhr und nun noch 3000 Jahre wandern musste, bis sie wieder in einen Menschen fuhr, ein Zustand des Elends, während sie, im ersten Fall im Hades seelig ruhte. Die Aegypter asen daher fast von allen Thieren. Das Todtengericht entschied, ob jemand einbalsamirt werden sollte oder nicht, d. h. im Hades ruhen sollte oder nicht. (Ein neuerer Forscher bringt einen andern rein medicinisch-polizeilichen Grund für die Einbalsamirang vor, nemlich Verhütung der Pest, die erst seitdem in Aegypten zu Hause sey, seit man die Körper nicht mehr einbalsamire und vor der Ueberschwemmung des Nils schütze.) Die neueren Indier glauben ebenwohl an die Seelenwanderung, weil sie aber dieser nicht vorzubeugen wissen, so essen sie von keinem lebenden Thier, aus Furcht, eine verwandte Seele zu verletzen, und schützen sich blos durch das Verbrennen vor der Fäulniss. Ebenso die Thibetaner. Sie verbrennen die Körper derer, deren Seelen sie der Ruhe des Amenthes würdig halten, oder lassen sie von den Thieren verzehren, und nur der eine Körper, dessen Seele wandern sall, der des Dalai-Lama, und die Leichen Unehrlicher werden der Verwesung, also der Wanderung der Seele überlassen.

§. 52.

Dieser Charakter- und National-Opposition gemäs und zu Folge sind nun auch die antiken Völker des Abendlandes mit den antiken Völkern des Morgenlandes, in so naher Berührung sie auch standen und beständig mit einander kamen, doch nicht allein nie in einen engeren politischen oder staatlichen Verein zusammengetreten oder verschmolzen worden, sondern haben sich vielmehr stets bis zu ihrem Untergange feindlich gegenüber gestanden.

Die kleinasiatischen Lydier scheinen nach Herodot I. 94 ethnisch für das antike Morgen- und Abendland eine ährliche Uebergangs - Raçe oder blos Varietät gewesen zu seyn, wie die heutigen Russen es zwischen Europäern und Asiaten sind. Sie waren weder Perser etc. noch Hellenen, neigten sich aber zu Folge ihrer Gebräuche mehr zu diesen, auch stammten ihre Könige von den Herakliden. Delphi's Reichthümer rührten größtentheils von lydischen Königen her. Der Halys war für die alte Welt was die Wolga für die moderne

## §. 53.

Griechen und Perser bekämpften sich so lange, bis das Reich der lezteren gestürzt und ganz Vorder-Asien sammt Aegypten Provinz von Makedonien, dann aber den Generalen Alexanders vereinzelt zu Theil ward. Gegenseitige Vernichtung war das Schiboleth der Griechen und Perser. Von dieser National - Feindschaft zwischen Asien und Europa, Persern und Hellenen geht Herodots Geschichtswerk aus. (M. s. Buch I. c. 4.)

In so naher Berührung die griechischen Städte an der Küste von Kleinasien mit den Persern standen und bekanntlich von ihnen unterjocht wurden, was den grosen Krieg von fast ganz Griechenland gegen die Perser herbeiführte, so sind doch nie aus diesen Griechen Perser und aus Persern Griechen geworden. Es kann zwar nicht geleugnet werden, dass die Perser durch vertriebene Tyrannengeschlechter nach Griechenland gerusen worden sind und dass Spartaner aufrührerischen persischen Satrapen Hülfstruppen gestellt haben, ja es nahmen bekanntlich die Spartaner von den Persern 6 Millionen Thaler Subsidien an und Xenophon zog dem jungen Cyrus mit Miethtruppen zu Hülfe. Dies alles beweist aber nichts gegen unsere Behauptung. Alexanders Zug gegen die Perser bewies den Nationalhas aller Griechen gegen diese Barbaren, wie die Griechen sie vorzugsweise nannten.

## . S. 54.

Römer und Karthager thaten desgleichen und auch hier war es den Abendländern vorbehalten, auf Karthagos Ruinen zu stehen, denn: Carthaginem esse delendam, war eben so zum Wahlspruche der Römer geworden, wie Karthagos ganze Politik nur auf den Untergang Roms hinarbeitete (30).

## S. 55.

Griechen und Römer machten sich Asien als neue Königreiche und Provinzen unterthänig, lernten von ihm seinen unsittlichen Luxus (a); aber Sieger und Besiegte blieben völlig getrennt, sie verschmolzen sich nicht zu einem Volke, einem Gemeinwesen. Die Be-

<sup>30)</sup> Als nouester Verauch a. m. Geschichte der Certhager, nach den Quellon von Dr. W. Botticher. Berlin 1837,

siegten wurden nicht, wie Einige behaupten, gräcisirt und romanisirt, sondern was hier Griechisches oder Römisches geschah, geschah durch Griechen und Römer. (M. s. den Anhang zu Theil II.) Syriens, Aegyptens etc. griechische Könige lebten als Griechen auf griechischen Fuß mit ihren griechischen Garden und beherrschten blos die Besiegten, ohne sie zu regieren, denn sie blieben auch religiös geschieden. Höchstens fertigte man in Aegypten die öffentlichen Urkunden in der Sprache der Sieger und Besiegten (b).

Als diese griechischen Könige den Römern und ihren Proconsuln weichen mußten, blieb es ganz wie seither. Die Besiegten wechselten blos die Herrn.

- a) M. s. wegen des Luxus, den die Römer von den Asiaten lernten, die Stelle bei Livius XXXIX. 6. "Luxuriae enim peregrinae origo ab exercitu asiatico invecta in urbem est etc. etc. Vix tamen illa, quae tum conspiciebantur, semina erant futurae luxuriae."
- b) Bekanntlich wollten die griechischen Könige von Syrien die Juden zwingen, Griechen zu werden, was aber den Aufstand unter den Maccabäern veranlafste.

Alexander bevölkerte Alexandrien mit Juden, indem er eine Colonie von ihnen dahin sandte.

Die Ptolemäer waren dagegen klug genug, den Aegyptern ihre Religion und ihre Priester zu lassen. Die Aegypter behielten auch ihr Provinzial-Recht, ihre Sprache, Schrift und nur wo beide Völker, Griechen und Aegypter, Verträge schlossen, faste man sie in beiden Sprachen ab. So auch im übrigen Asien.

# § 56.

Des antiken Asiens und des antiken Europas Geschichte sind sich daher auch ebenso diametral fremd, wie die Nationen selbst (51). Wenn die Geschichte der Griechen und Römer der asiatischen Reiche (Aegypten und die Reiche am Nordrande Afrikas stets mit einbegriffen), gedenkt, so geschieht es blos, weil Griechen und Römer mit ihnen Krieg führten, dieselben eroberten und als Provinzen beherrschten. ohne dass dadurch, ein wirklich historisches Band geknüpft wurde. Wessen eine National-Geschichte als aussere Begebenheit erwähnt, bildet deshalb noch keinen Theil des inneren Geschichts-Materials. Dadurch, dass man die Begebenheiten des antiken Morgenlandes und des antiken Abendlandes in ein Buch zusammen schreibt, entsteht noch keine gemeinsame Geschichte, da ja, noch einmal, nur jedes einzelne Volk eine Geschichte (Volks-Biographie) oder Chronik hat, nicht die Völker zusammen, so dass es weder eine antike noch moderne zusammenhängende Universal-Geschichte giebt.

c) Von der Verschiedenheit und Opposition zwischen dem modernen Morgen- und dem modernen Abendlande ins besondere.

<sup>31)</sup> J. Kluproth, Tableaux historiques de l'Asie, depuis la Monarchie de Cyrus jusqu'à nos jours: ouvrage dedié à . . . avec un atlas in folio. Paris 1844. Der Verfasser hat die Epochen nech den Haupt - Revolutionen Asiens bestimmt, ,, welche nicht immer die der allgemeinen Weltgeschichte sind." (Anmerkung des Göttinger Recensenten.)

### §. 57.

Ganz so, nur ebenso modificirt wie sich Antikes und Modernes überhaupt zu einander verhalten, wie überhaupt lezteres weit und tief unter ersterem steht, ist es nun auch der Fall zwischen den modernen Völkern des Morgen- und Abendlandes.

Da wir aber schon oben §. 32 bis 49 vorzugsweise die Opposition zwischen den modernen Völkern des Abend- und Morgenlandes im Auge hatten und hier in dem Allgemeinen zugleich das relativ Besondere schon mit auf-fassten, so werden folgende nähere und speciellere Unterscheidungs - Merkmale hinreichen, den Gegensatz zwischen modernen Abend- und Morgenländern vollends zu ergänzen und zu erklären.

## S. 58.

1) Der Kern und Urstamm der modernen Asiaten besteht aus räuberischen und Hirten-Nomaden oder Land-Beduinen; der der modernen Europäer aus nomadischen Jäger-Völkern und See-Beduinen. (§. 33.)

## \$. 59.

2) Die modernen Beduinen Asiens sind, gleich den antiken, entweder dieses noch oder unter der Zuchtruthe eines Despoten aggregirt (a). Die modernen Jäger-Völker und See-Beduinen Europas sind sämmtlich zum Ackerbau, Handel und Betrieb der technischen Künste übergegangen und leben nach bestimmten Vertragsnormen unter dem Schutze ihrer Landesherrn oder Obrigkeiten (b). (§. 34.)

- a) Asiens Wüsten, insonderheit aber Hochasien, sind das allgemeine Menschen-Ersatz-Depot dieser Erde, aus welchem von Jahrtausend zu Jahrtausend, Asien, Africa und Europa recrutirt wird. Das Clima und die nüchterne Lebensweise ist hier von der Art, dass der rohe Mensch nicht verweichlicht wird, sondern stets durch Arbeit, Anstrengung und magere Kost in seiner rohen Kraft erhalten wird. Asien ist eilsmal durch die Horden Hochasiens erobert worden, Europa nur einmal durch die Horden seines Nordens.
- b) M. s. Heeren l. c. III. S. 6 etc. über die Thatsache, dass die weissen Völker schon von der
  Natur für eine höhere sittliche Entwickelung ausgestattet zu seyn scheinen, S. 8: "Haben gleich
  Europas Bewohner auch zu gewissen Zeiten ihre
  Wohnsitze verändert, so waren sie doch nie eigentliche Nomaden. Sie wanderten um zu erobern,
  um anderswo sich niederzulassen, wo Beute, wo
  grösere Fruchtbarkeit lockte. Nie lebte ein europäisches Volk unter Gezelten." Doch, die Slaven.
  Sie bilden aber auch den Uebergang von dem
  Asiaten zum Europäer oder Germanen.

### §. 60.

- 3) Asiens Völker bekennen sich, mit wenigen Ausnahmen, zum Buddhadienst und Islam; die Europäer sind sämmtlich Christen (§. 35).
  - a) Der Hauptunterschied in den Lehren der Buddhisten und der Braminen besteht in folgenden Punkten: 1) beide lehren, dass, so oft das Menschengeschlecht ungewöhnlich verdorben und entartet war, außerordentliche Wesen erschienen sind, welche seine Wiedergeburt vornahmen; aber wäh-

rend die Braminen lehren, dass in diesen Fällen die Götter Menschen geworden sind, behaupten dagegen die Buddhisten, Menschen seyen durch Frömmigkeit und beschauliches Leben zu Göttern geworden. 2) Die Buddhisten glauben an das Daseyn eines höchsten Wesens, allein sie leugnen, dass es sich um die Angelegenheiten dieser Erde im geringsten bekümmere. Es existirt in der vollkommensten Ruhe, die Begebenheiten der Natur werden von viel untergeordneteren Wesen geleitet. Die Braminen dagegen erkennen in allem, was vorgeht, den unmittelbaren Einfluss der Gottheit, sie ist die Quelle des Lebens und Handelns. 3) Die Buddhisten nehmen das ewige Daseyn der Materie an; die Braminen dagegen, einige wenige Philosophen ausgenommen, lehren, dass die Materie erschaffen ist. 4) Die ersteren leugnen die Auctorität der Veds und Puranus (heilige Bücher); die lezteren verehren alle ohne Ausnahme die Veds, und nur einige Philosophen verwerfen die Puranus. 5) Bei den Buddhisten existirt keine gesetzliche Kasteneintheilung, während sie bei den Braminen auf alle Gesetze und Pflichten den größten Einfluß hat. 6) Die Priester der Buddhisten gehören zu allen Klassen der freien Männer und können nach Belieben ihren Stand wieder verlassen und eine weltliche Beschäftigung ergreifen. Die Braminen sind durch ihre Geburt Priester und dürsen diesen Stand nie verlassen. 7) Die Priester der Buddhisten verbinden sich zur Enthaltsamkeit und Keuschheit. Die Braminen sehen den Ehestand als heilig und zur Fortpflanzung der heiligen Kasten nothwendig an, und dürfen mehrere Weiber hal-8) Der Buddhistische Priester nimmt nach Mittag keine Nahrung mehr zu sich. Die Braminen halten ihre Hauptmahlzeit nach Sonnenuntergang, und dürfen zu jeder Stunde essen und trinken. 9) Die Buddhisten essen das Fleisch von fast allen Thieren, obgleich sie sie nicht tödten, um

zu essen, außer Wild und schädliche Thiere. Die höheren Klassen der Braminischen Hindus essen sehr selten Fleisch. 10) Die Buddhisten - Priester leben in Klöstern, in der Nähe ihrer Tempel. Die Braminen leben in ihren eigenen Häusern und Familien. 11) Die Buddhisten verehren das Feuer nicht, und bringen keine Opfer. Feuer ist dage-gen der Gegenstand der höchsten Verehrung bei den Braminen, und das Gesetz gebietet ihnen Thiere zu opfern und ihr Blut zu vergießen. Die Buddhisten verehren die Reliquien ihrer Budhs oder Heiligen. Den Braminen sind die Ueberreste der Todten unrein, und sie verehren nur die Götter und was ihnen zugehört. 13) Die heilige Sprache der Buddhisten ist das Bali-Pali oder Maghada, die der Braminen das Sanskrit." (Aus dem Morgenblatt 1826.)

b) "Die Mongolen (Lamaisten) haben den Glauben, dass mit dem Verderbniss der Sitten nicht nur die Lebensjahre, sondern auch die Gröse des Körpers abnimmt. Daher wird der Mensch zulezt nur noch 5/4 Ellen haben. Diese Zwerge werden gleich nach ihrer Geburt reden und handieren, und im 5ten Jahre heirathen, weil sie nicht lange zu leben haben. Dieses Zwerggeschlecht wird zulezt durch eine Ueberschwemmung untergehen und dann ein neues aufblühen." (Timkowsky, Reise nach China und oben Seite 109.)

## §. 61.

4) Der moderne Asiate ermangelt gänzlich alles Schönheitsgefühles. Die Tempel etc. Ruinen seiner eigenen Vorfahren erregen nicht einmal sein Interesse, geschweige denn die der antiken Griechen und Römer; der edlere Theil der modernen Europäer fühlt sich wenigstens zur Anschauung und Copie der antiken Kunstproducte beider Welten hingezogen. (§. 36).

## §. 62.

5) Im modernen Asien ist, wie schon im antiken, das Weib Sclavin des Mannes, daher Polygamie, Einsperrung und Bewachung der Weiber durch Verschnittene; der moderne Europäer überschäzt fast das weibliche Geschlecht und dient ihm, daher strenge Monogamie, nicht aus Enthaltsamkeit des männlichen Geschlechts, auch nicht in Folge der christlichen Religion, sondern weil die germanische Frau keine zweite neben sich dultet. (§. 39.)

## §. 63.

6) Asiens moderne Bevölkerung zerfällt in scharf geschiedene Kasten ohne Uebergänge; die modernen Europäer sind blos nach Ständen geschieden, die den Uebergang unter einander gestatten. (§. 40.)

Eintheilung der Unterthanen des türkischen Reichs nach 7 Rücksichten. 1) Aus dem Gesichtspunct der Religion in Rechtgläubige und Ungläubige (Moslim und Kafr). 2) Der Nationalität in Araber und Nicht-Araber (Areb u. Adschem). 3) Der polit. Behandlung a) Rechtgläubige, welche alle Vortheile geniesen; b) unterjochte Unterthanen (Simmi), d. h. alle Kopfsteuer zahlende Nicht-Moslimen; c) befreite Fremde (Mustemen); d) Feinde im Kriege. 4) Der verschiedenen Religionen a) Anhänger der ersten orthodoxen Secte (Hanefi); b) Anhänger der 3 andern orthodoxen Secten, nemlich Maleki, Hanbeli, Schafii, zusammen Sunni genannt; c) der Ketzer (Schii), die

in 72 Secten zerfallen; d) der Juden und Christen (Ehlikital), d. h. Anhänger des Buchs (der Bibel); e) der Magier (Medschusi); f) der arabischen Götzendiener; g) der nicht arabischen Götzendiener; h) der Abtrünnigen. 5) Der bürgerlichen Freiheit in Freie (Hurr) und Sclaven (Abd) oder Freigesprochene (Muatak). 6) Der bürgerlichen Verhältnisse: a) Verwandte des Profeten (Scherif) und Rechtsgelehrte (Fakih); b) Statsbeamte (Ruesa); c) Kausseute oder Mittelstand (Ewsat sukije); d) des Volks (Hasas). 7) Der Moralität, in tugendhaste Zeugnissfähige (Ssalih) und Lasterhaste (Fasik).

Die indischen, chinesischen etc. Kasten - Verschiedenheiten sind allbekannt. M. s. oben §. 40. Kinneir sagt in seiner Reisebeschreibung durch Klein-Asien etc. von der Türkei und den Türken: "Es hat sich das dürre arabische Muhamedthum, das nichts vom frischen Leben der Schöpfung kennt, mit der meist wilden tartarischen Pferdenatur verbunden, die ein in Ueppigkeit verweichlichtes

Leben umklammert."

### §. 64.

7) Kennen Asiens, moderne Völker gar keine Verfassung, gehören sämmtliche Nicht-Beduinen unter die Kathegorie von b,  $\beta$ ,  $\beta\beta$ des General-Schemas zu §. 26 oben S. 82, so ist das moderne Europa die Heimath der geschriebenen Rechts-Verfassungen. (§. 41.)

Heeren II. S. 42. "Kein polygamisches Volk hat je eine freie und wohlgeordnete Verfassung errungen." Polygamie und gänzliche Unbekanntschaft mit der blosen Staats-Idee sind aber zwei charatteristische Eigenthümlichkeiten des Orients.

### §. 65.

8) Giebt der moderne Asiate entweder gar nichts oder ist er sammt seiner Person Sache des Despoten; so will der moderne Europäer nur steuern, wozu er sich vertragsmäsig anheischig gemacht hat. (§. 42.)

## §. 66.

 Der moderne Asiate weiß gar nichts von Erziehung; der moderne Europäer kennt die häusliche. (§. 43.)

## §. 67.

10) Der moderne Asiate schweift entweder als Nomade herum oder wird despotisch beherrcht; ein moderner europäischer Fürst verwaltet blos seine Intraden. Der Asiate ist unbedingt unterworfen, der Europäer blos bedingt. Gerechtigkeit und Rechtspflege bilden den Zweck und Mittelpunct der modernabendländischen Staten. (§. 44.)

## §. 68.

- 11) Der moderne Asiate verlässt Asien und resp. Europa und Afrika nie, um sich anderwärts, in einem andern Erdtheile Reichthum zu erwerben (a); der abenteuerliche moderne Europäer umreist und umschifft die Erde nach fremden Schätzen, und will gern alles europäisiren, damit es ihm rentire (b). (§. 45.)
  - a) China (nach authentischen Angaben 148 Millionen Menschen zählend, nur 150,200,000 Thaler Einkünfte (79,600,000 Leang) theils aus baarem Gelde theils aus Naturalien habend) gestattet blos 12 chinesischen Kausteuten zu Canton mit den Eremden oder Fanquai, d. h. fremden Teufeln, Seelen oder Schatten, zu verkehren.

b) Wir können auch in der That es den Chinesen, Siamesen, Cochinchinesen, kurz sämmtlichen Ost-Asiaten nicht verdenken, wenn sie jede Verbindung mit den Europäern zurückweisen, denn überall, wo man diesen unkluger Weise anfangs nur ein Comtoir zu errichten erlaubt hat, haben sie sich in treulose Eroberer verwandelt. Man lese nur die Geschichte der englisch - ostindischen Compagnie, der portugiesischen Niederlassungen etc., um sich davon zu überzeugen. Auch Afrikas innere Horden irren sich ganz und gar nicht, wenn sie den angeblich naturhistorischen und geographischen Forschungen der Engländer habsüchtige und Eroberungzwecke unterlegen. Der Engländer giebt keinen Pence aus, ohne auf 1 th als Rückgewinn zu rechnen. Es handelt sich nicht um den Lauf des Niger, sondern um Erforschung seiner Ausmundung zum Handel und zur Eroberung. "Dass übrigens China sich unsern europäischen Nationen verschliesst, und sowohl Holländer als Russen und Jesuiten äußerst einschränkt, ist nicht nur mit ihrer ganzen Denkart harmonisch, sondern gewiss auch politisch zu billigen, so lange sie das Betragen der Europäer in Ostindien und auf den Inseln, in Nord Asien and in ihrem Lande um und unter sich sehen." Herder III. S. 22 "denn Europäern ist nichts zu fern." S. 54 "Es wandeln die Europäer als Kaufleute oder Räuber in der ganzen Welt umher und vernachlässigen oft ihr eigenes Land darüber." S. 52. "Unsere Staatskörper sind daher Thiere, die unersättlich am Fremden, Gutes und Böses, Gewürze und Gift, Kaffge und Thee, Silber und Gold verschlingen, und in einem hohen Fieberzustande viel angestrengte Lebhaftigkeit beweisen."

Genug, es ist bekannt, das die gesahrvollen Reisen der Engländer im Inneren Afrikas auf Kosten der Regierung lediglich den Zweck haben, sich Handels - Absatz - Wege zu eröffnen, und die

Quelle des Sclaven - Handels zu ebendemselben Zwecke zu verstopfen, denn nur dann erst werden Franzosen, Portugiesen, Niederländer etc. den Sclavenhandel wirklich aufgeben, wenn sie an den Küsten Afrikas keine Waare mehr finden werden. Als Major Denham dem Koranscheikh von Bornu weiss machen wollte, die Engländer seyen nur die Freunde und Wohlthäter der Hindus, rief dieser aus: "Bei Gott, sie fressen das ganze Land; sie sind nicht Freunde - dies sind die Worte der Wahrheit." M. s. Denhams Reisebeschreibung." Gewinnsucht vertritt am Ganges die Stelle des Fanatismus. Lieber noch spanische Ripartimientos. Vehemenz und offene Gewalt der Waffen, als Gleisnerei und Heimtücke der Kaufleute. Indien wird dem Engländer immer nur ein Schwamm seyn, den er drückt, aber nie Vaterland. - Lasst uns einen Schleier auf die Greuel werfen, welche die Hollander, von Habsucht nach Gewürz und Gold verleitet, jenseits der Meere verübten. Die Nemesis verfolgt sie." Gagern Res. II. S. 108 und 9.

## §. 69.

12) Dem modernen Asiaten ist selbst die blose *Idee* vom *Staate* fremd; der moderne Europäer ist wenigstens dafür *begeistert*, wenn auch nicht *befähigt*. (§. 47.)

## S. 70.

Deshalb sind denn auch die modernen Völker des Abendlandes und die modernen Völker des Morgenlandes ebenwohl nie und nirgends einen engeren politischen Verein zu einem Gemeinwesen oder Bunde eingegangen, sondern standen sich und stehen sich noch, politisch sowohl(a) wie völkerrechtlich (b), starr und dem Gefühle nach feindlich gegenüber.

a) Wir erinnern blos an die Rajas und Franken des türkischen Reichs und ihre Behandlung, und den Widerwillen der Hindus und Chinesen gegen die Engländer. Auch die assatischen Armenier unter türkischer Herrschaft haben nie mit ihren Religions-Verwandten den europäischen Griechen harmonirt, und keiner hat sich in neuester Zeit für sie interessirt, sondern im Gegentheil sie verfolgt. So schroff stehen sich Asiaten und Europäer gegenüber, dass selbst ein auf ihnen gemeinschaftlich lastender Druck sie nicht zu einigen vermag.

Umgekehrt leben, nach fast zweitausend Jahren, die Juden noch jezt als ein den Europäern fremdes heterogenes asiatisches Volk in deren Mitte, und es ist nicht ihr Glaube, der sie ihnen entfremdet, sondern ihr asiatischer Ursprung. Es wird immer nur einzelnen Individuen gelingen, sich zu germanisiren, nie dem ganzen zerstreuten Volke (52). Es verhält sich mit den Juden wie mit den Süd-Italienern. Sie sind der faulende Ueberrest eines einst grosen Volkes. Sie jezt in einen Stat oder Territorium zusammendrängen wolten, hiese den Nerv ihrer dermaligen unsittlichen Thätigkeit durchschneiden.

Dass sie sich über die ganze Erde verbreitet und eingenistet haben, verdanken sie 1) ihrer Geschmeidigkeit, 2) ihren Finanzkünsten, 3) ihrem Gelde und ihrer Bereitwilligkeit gegen hohe Zinsen ohne Pfand zu leihen. Die Furcht der Juden vor dem Wasser ist ihnen keinesweges von Haus aus eigen, denn zu Salomons Zeiten hatten sie Flotten auf dem rothen Meer und persischen Meerbusen, sondern rührt von der Furcht vor Mishandlung und ihrem durch Mishandlungen erst herbeigeführten furchtsamen Charakter her, sonst wären sie als ein heimathloses Volk ganz vorzüglich zur Schiffarth und zum Seehandel geeignet. Ihr

<sup>32)</sup> R. Moser, die Juden und ihre Wünsche. Stuttgart 1828.

Judenstat könnte auf der See sich neu gründen. Sodann fehlt ihnen aber auch der Abenteurer-Geist, der durchaus seefahrenden Nationen eigen seyn muß. Ein Jude würde nie die Entdeckung von Amerika gewagt haben. Auch die Alten machten deshalb keine Entdeckungen ausserhalb des Mittelmeers, weil ihnen der germanische Wag-Müth fehlte.

Dass man in unseren Tagen den Juden sogenannte Statsbürger-Rechte ertheilt hat, ist nichts neues. Schon Roger von Sicilien ertheilte ihnen dieselben Rechte wie den Christen in Messina. und unter den Merovingern waren sie die alleinigen Kausleute, selbst mit Menschen, die sie an die Muhamedaner verkauften. Meiners II. S. 21. Sie halfen insonderheit den Königen Abgaben erfinden. Auch in Teutschland geschah im 13. u. 14. Jahrhund, schon was Roger that. "Sammelte Jemand eine Geschichte der Juden aus allen Ländern, in die sie zerstreut sind, so würde sich damit ein Schauspiel der Menschheit zeigen, das als ein Natur- und politisches Ereignifs gleich merkwürdig wäre. Denn kein Volk der Erde hat sich wie dieses verbreitet; kein Volk der Erde hat sich wie dieses in allen Climaten so kenntlich und rüstig erhalten." Herder III. S. 96. Die Juden sind 1) das einzige aus dem Alterthum übrige Volk, 2) das einzige, welches sich, obgleich ein asiatisches Volk, unter allen Völkern der Erde angesiedelt hat, ohne sich mit ihnen zu vermischen. Und so lange lezteres nicht geschieht, ist auch an eine Verschmelzung nicht zu denken. Im 5ten Jahrhund. waren noch wenige in Europa, erst seit Muhamed flohen sie in groser Masse herüber. M. s. auch Gagern Res. II. S. 89 über die Juden, besonders die Stelle: "Die Complimente die man ihnen macht, die Berufung zur Gleichheit ohne präparatorische Mittel sind nur eben so viele Symptome der Verschlechterung der menschlichen Gattung und des Zeitalters."

Matscharen, Juden und Zigeuner, alle drei asiatischen Ursprungs, sind noch jezt der germanischen Welt fremd, trotz dem, daß sie seit Jahrhunderten unter und mit ihr verkehren, und erstere Christen geworden sind.

b) Bis ins 16te Jahrhundert herein, wo allererst eine widernatürliche Politik sich mit den auf Europas Boden blos lagernden Türken in freundliche Verbindung einließ, fiel es auch noch keiner christlichen Macht ein, sich zur Beschützerin dieses Lagers aufzuwerfen. Es sind und bleiben immer monströse Ausnahmen, wenn man vor dem 16ten Jahrhundert einen spanischen Gothen die Mauren zu Hülfe rufen sieht; wenn man einen Grafen Robert, von 20,000 Sarazenen unterstüzt, Amalfi belagern sieht. Wozu wäre aber auch die abenteuerliche Habsucht eines Germanen nicht alle fähig gewesen?

#### §. 71.

Zwar haben asiatische Horden auf europäischem Boden (in Italien, Sicilien, Spanien, Russland, Ungarn, und auf den Ruinen des oströmischen Reichs) neue Reiche für kürzere oder längere Zeit gegründet, (der wieder verschwundenen ersten (a) und zweiten Hunnen unter Attila und Gengischan etc. der Avaren, Bulgaren (b) etc., nicht zu gedenken), sind aber nirgends eine nationale, religiöse und politische Verbindung oder Verschmelzung mit den Besiegten eingegangen (c). Sie lagerten blos auf europäischem Boden und nur eine Horde ist es, welche durch den Willen der christlichen Mächte noch daselbst lagert (d), obgleich sie längst, nicht blos, weil sie ein abendländisches Christen Volk mit Füßen tritt, sondern weil sie ein heterogenes Element für Europa ist, hinausgeworfen seyn sollte und könnte; (wunderte sich doch neulich Sultan Mahmud selbst daß es nicht schon längst geschehen sey) den das Chalifat des Islams gehört so wenig nach Europa, wie das germanische Königreich Jerusalem in die Mitte des Islam. Ja, was noch unbegreislicher zu seyn scheint, dass nemlich sechs christliche Königreiche jährlich 10 Millionen Franken an eine asiatische Räuberhorde an der Nord-Küste Afrikas für gefangene Christen und freie Schiffarth zahlen, während eine kleine Bombardierslotte diese Raubhöhlen zerstören könnte, findet ebenwohl leider seine Erklärung in der grenzenlosen Eifersucht der europäischen See-Mächte (e).

- a) Ammian schildert die alten Hunnen als zweifüsige Thiere, die wie grob zugehauene Brückenpfähle ausgesehen, und welche die Häuser der Menschen als lebendige Gräber vermieden hätten. Das 19te Jahrhundert hat das Glück gehabt, diese Beschreibung völlig genau zu finden.
- b) Der Name Bulgare kommt von dem griechischen Boυλγα statt Wolga, an deren asiatischem Ufer sie ursprünglich wohnten, und von wo her sie nach Mösien zogen.

Sie wurden später Christen. Seit 1203 nahmen deren Chane den Titel König an. M. s. Tappe, Geschichte Russlands nach Karamsin

Theil I. S. 113.

c) Man behauptet zwar von den Cosacken, dass sie eine Mischung aus Russen, Polen und Tataren (Mongolen?) seyen, der europäische Charakter hat jedoch das Uebergewicht behalten. Auch könnte man als Gegenbeweis anführen, dass sich Petschenügen und Polowzer mit den Russen verschmolzen. Allein theils fehlt es an ganz sicheren Nachweisungen darüber, und theils darf man nicht vergessen, dass die Russen allerdings eine Uebergangsstuse zwischen Europäern und Asiaten bilden.

d) Franz I. schloss 1535 den ersten sogenannten Handels-Tractat mit den Türken, es war aber ein wirklicher Allianz-Tractat. Besonders haben sich die einfältigen Türken seit der französischen Revolution wie alte Röcke hin und her wersen und brauchen lassen, so dass sie selbst indirect mit dazu halsen (1799), den Pabst wieder einzusetzen, und die beiden National-Erbseinde Russen und Türken stifteten 1800 eine neue griechische Republik aus den jonischen Inseln. Sonderbar, dass man im Jahr 1828 sich nicht eben so leicht um eine zweite verständigen mag.

Die europäischen Fürsten scheinen übrigens nicht zu wissen, wie sehr sie dadurch ihre germanisch - geburts - rechtliche Legitimität in den Augen ihrer Völker herabsetzen und entwürdigen, wenn sie einen Padischah von Stambul oder Ispahan für eben so legitim erklären, wie sich selbst.

e) Sonderbar ist es freilich mit dieser afrikanischen Küste, dass seit Carthago's Untergang bis beute nur Raubnester daselbst geblüht haben, denn auf den Ruinen von Neu-Carthago gründete der Vandale Geiserich 429 ein christliches Raubnest, und nachdem dies von Justinian zerstört worden war (534), succedirten ihnen Araber und Tür-Die heutigen Dey- und Bey-Schaften zu Al-Tunis und Tripolis wurden erst im 16ten Jahrhund. gegründet. 1517 Algier, 1531 Tunis. 1551 Tripolis. M. s. auch das Memoire des Admirals Sidney Smith, welches derselbe dem Wiener Congress überreichte, und worin er von der Nothwendigkeit und den Mitteln handelte, den Räubereien dieser Piraten ein Ende zu machen, in Klüber's Acten des Wien. Congresses Bd. V. S. 526 etc.

## §. 72.

Antike und moderne Abendländer (Römer, Armoriker, Breonen, Läter, Gothen, Burgunder, Sachsen, Alanen und Franken), vereinigten sich im Jahr 425 in der Schlacht bei Chalons gegen den Mongolen- oder Hunnen-König oder Chan Attila. Nach seinem Tode vermengten und vermischten sich seine Hunnen nicht mit den Abendländern, sondern was sich rettete, gieng nach Asien zurück.

## §. 73.

Ganz Frankreich, obwohl in sich gespalten, raffte sich im Jahr 731 zusammen, um unter Karl Martel die andringenden Sarazenen zurückzuschlagen.

#### §. 74.

Die in der achttägigen Schlacht in der Nähe von Cadix (19 — 26. Juli 711) durch Tarik und den Verrath ihrer eigenen Genossen (§. 70) besiegten Gothen Spaniens flüchteten grösern Theils lieber in die Gebirge, als dass sie sich mit den Sarazenen oder Mauren verbunden hätten, obwohl deren Herrschaft die mildeste war, die je von Asiaten ausgieng (a). Behandelten Ende des 15ten Jahrhunderts und im Laufe des 16ten die Könige Spaniens die einzelnen besiegten Mauren ohne allen Rechtfertigungsgrund unmenschlich, so war doch der veste Entschlus, das ganze Volk aus Spanien zu vertreiben, durchaus charakteristisch-politisch befohlen (b).

- a) Die Mauren waren sehr tolerant. In Cordova waren 18 christliche Kirchen, und die Christen hatten ihre eigenen Beamten und Grasen. Ja es blühten die spanischen Städte unter maurerischer Herrschaft.
- b) Innerhalb der 770 Jahre, während welcher man an der Wiedervertreibung der Mauren arbeitete, wurden 3700 Schlachten und Gefechte zwischen Spaniern und Mauren geliefert.

#### §. 75.

Ehe und bevor die Russen sich unter Iwan Wasiliwitsch I. (1402 – 1505) ihre mongolischen Oberherrn wieder vom Halse geschafft (a), war kein Gedanke daran, auch nur in der blosen Cultur weitere Fortschritte zu machen. Ja, diese 200jährige Mongolen - Herrschaft knickte die charakteristische Entwickelungs-Blüthe, worin sich damals die Russen befanden (b).

a) Die Russen haben überhaupt das Unglück gehabt, durch die nahe Berührung mit Asien in ihrer Entwickelung gestört und aufgehalten worden zu seyn. Kaum waren nemlich 1039 die Petschenägen, ein türkischer nomadisirender Volksstamm, besiegt und incorporirt, so erschienen 1055 deren Stamm-Verwandte die Polowzer und beunruhigten unaufhörlich. Als auch diese 1184 kaum zurückgeschlagen und entkräftet waren, erschienen nun 1224 die Mongolen, die Polowzer als ihre Stamm-Verwandten begrüsend. Nach Tappe l. c. S. 272 waren übrigens die Russen selbst Schuld daran, dals sie unter Mongolische Herrschaft geriethen, denn diese griffen blos die Polowzer hinterlistiger Weise an und protestirten durch zwei Gesandschaften gegen ihre feindlichen Absichten gegen die Russen. Diese zogen ihnen aber trotz dem neun Tagereisen weit entgegen, und wurden nun am 31. Mai 1224 total geschlagen. Erst 6 Jahre nach dieser Schlacht breitete jedoch Baty aflererst seine Herrschaft über Russland aus, und zwar in der Art, dass diese Herrschaft, im Ganzen genommen, eine blose Oberherrschaft, ein bloses Supremat war, denn die Mongolen und ihre Chane befanden sich 1) nicht auf russischem Boden, sondern sendeten blos ihre Steuererheber nach Rußland, 2) herrschten diese Chane mehr durch die Uneinigkeit der 4 Gros - und 50 Theil - Fürsten (die sich beständig untercinander bei ihnen verklagten und sie zu ihren Schiedsrichtern machten), als durch ihre entfernte Uebermacht, so dass sie 3) auch blos die Gros- und Theil-Fürsten bestätigten, und in streitigen Fällen auf gut mongolisch die Schiedsrichter machten. Ueber den Unterschied zwischen Mongolen und Tataren s. m. noch Tappe l. c. S. 264.

b) Im 12ten Jahrhundert blüheten mit Hülfe der Ausländer Handel und Gewerbsteifs unter den Russen, und eben darin bestand ihre Blüthenzeit, denn sämmtlichen Slaven fehlte und sehlt noch der germanisch-abenteuerliche Geist, und man muß die abenteuerlichen Züge ihrer normännischen Herrscher nach Konstantinopel etc. und die Fehden derselben untereinander nicht den Russen zur Last schreiben.

Ueber die natärlichen Anlagen der slavischen Völker für das leicht Technische, so wie Musik, Tanz, Gesang und Dichtung, Bergbau etc., s. m. wieder Tappe l. c. S. 53. Derselbe sagt auch I. S. 352: "Wäre Rußland nicht durch die Mongolen unterjocht worden, so hätte es wohl im 13. u. 14ten Jahrhunderte schon für die übrige Welt eben das werden können, was Europa zur Zeit Peters des Ersten für Rußland war, oder vielleicht noch mehr." Die gegenwärtige Kultur der Russen ist keine eigenthümlich russische, sondern eine

teutsche, französische, englische, wie sie seit Peter dem Grosen von neuem nach Russland verpflanzt worden ist.

## §. 76.

Eben so unpolitisch abenteuerlich war es aber auch umgekehrt, dass die modernen Abendländer zwölf Kreuzzüge unternahmen, um in Asien sich Königreiche, Herzogthümer und Grafschaften mitten in einer ihnen ganz fremden Welt und unter einem, ihrer körperlichen Constitution höchst nachtheiligen Clima (a) zu erobern (b). Sie musten nach 200 Jahren (1090 — 1291) einen schmählichen Abzug nehmen und waren nicht einmal fähig, sich an der Pforte Asiens, in Konstantinopel nemlich, länger als 57 Jahre (1204 — 1201) auf dem Throne zu erhalten (c).

- a) Die Abendländer eigneten sich physisch so wenig für das Morgenland, dass unstreitig der schnellen physischen Entnervung der Untergang des Königreichs Jerusalem mit zuzuschreiben ist, namentlich, dass die königlichen Dynastien schnell hintereinander ausstarben.
- b) "Die Kreuzzäge waren weiter nichts, als eine tolle Begebenheit, (ein groses Caroussel in Palästina), die Europa einige Millionen Menschen kostete, und in den Zurückkehrenden gröstentheils nicht aufgeklärte, sondern losgebundene, freche und üppige Menschen zurückbrachte." Herder IV. S. 273. Waren sie nicht auch zugleich ein schlau berechnetes Mittel der römischen Geistlichkeit, sich ihrer trotzigen Gegner auf eine bequeme canonische Weise zu entledigen? und spornte nicht mehr die Begierde nach den Schätzen des Morgenlandes, als das heilige Grab zum Zug dahin?

Wenigstens suchten Venedig, Genua, Pisa, nicht den Leichnam des Herrn, sondern die Gewürze und Schätze an seinem Grabe.

c) Das fränkisch-griechische Kaiserthum kam weder jemals in ein rechtes Verhältnis zum Volke, noch nahm, ausser dem Pabst, irgend jemand in ganz Europa recht ernsthaften Antheil daran und niemand gewann etwas dabei, am wenigsten das Christenthum.

### §. 77.

Es ist also ferner ebenwohl irrig und ein Misgriff, der Geschichte des germanischen Mittel-Alters die des modernen Asiens als integrirenden Theil einzuverleiben, denn sowohl die Eroberungen und Einfälle der Asiaten auf europäischem Boden sind eben so gut blos aussere Episoden der innern germanischen Geschichte, wie die Kreuzzüge, das Königreich Jerusalem und das lateinische Schein-Kaiserthum für des modernen Asiens Geschichte, wenn es eine hätte (a).

Wahr ist es aber, dass des oströmischen Reichs gefristete Fortexistenz bis ins 15te Jahrhundert von jeher die Bearbeiter der alten Geschichte sowohl wie des Mittelalters in eine Art historiographischer Verlegenheit gesezt hat; denn ethnisch war es eine traurige Fortsetzung der griechisch-römischen Welt, und politischreligiös gehörte es der neuen christlichen Aera an. Genug, es war historisch und ethnographisch ein verfaulendes Zwitterreich (b).

 Asien als Erdtheil hat auch deshalb schon keine zusammenhängende Geschichte, wie Europa eine Geschichte seines christlichen Staten-Systems hat, weil so ganz verschiedene Religionen darin einheimisch waren und sind, und was wissen wir denn auch eigentlich Nüheres von den inneren grosen muhamedanischen Reichen Asiens? Wir kennen nur die Geschichte der Chalifate genauer. Ueber China, Thibet, Siam, die Mongolei und Tatarei, ganz Indien etc. liegt noch ein dichter Schleier. Afrikas innere Reiche waren schon für die Alten wie noch für uns eine

terra incognita.

Die Zeitrechnung in Indien ist eine doppelte 1) die des Islam vom Freitag den 16ten Juli 622 als dem Tag der Auswanderung Muhameds nach Medina (Andere wollen den Donnerstag den 15ten, weil darauf der erste Tag des Neumonds fällt, und dies den Muhamed veranlasst habe, nach Monden-Jahren zu zählen); 2) der eigentlichen indischen Zeitrechnungen sind zwei, a) Saka und b) Sambat. Saka beginnt 78 Jahre nach Christus, oder von der Geburt des Königs Salivahana von Pratishthana in Süd-Indien. Sie rechnet nach Sonnenjahren, so dass sie jezt (1828) 1750 schreiben. Sambat (nach Monden - Jahren) beginnt 56 oder 57 Jahre vor Christus, so dass sie jezt 1884 - 1885 schreiben. - 3101 vor Christus begann das gegenwärtige eiserne Zeitalter, und darin zählen sie jezt 4929 und es lauft noch 427,073 Jahre.

Die Zeitrechnung der Chinesen, Thibetaner, etc. geht eben so ins mythisch-fabelhafte. Alle muhamedanische Reiche rechnen nach der Hegira

wovon oben schon die Rede war.

b) v. Raumer nennt den scheinbar einfachen, ruhigen altherkömmlichen Gang der Dinge im byzantinischen Reiche während des Mittelalters eine Jahrhunderte lang ununterbrochene, und darum doppelt widerwärtige Fäulniss einer mumienhaft künstlich hingehaltenen Leiche. V. S. 44 und Tappe l. c. S. 134 nennt das ganze Reich "eine unheimische Trümmer des Alterthumes übertüncht mit grellem

Firniss des Morgenlandes." "Nur durch die sast unangreisbare Lage seiner Hauptstadt, deren Schicksal in solchen Reichen immer über das Ganze entscheidet, in Verbindung mit dem Despotismus, der nicht selten die lezte Stütze gesunkener Nationen bleibt, läst sich einigermasen eine Erscheinung erklären, die dennoch in der Weltgeschichte nicht ihres gleichen hat." Heeren Handbuch der alten Geschichte S. 606. "Dieses Reich war 1000 Jahre sich selbst und der Erde zur Last." Herder 1. c. 1V. S. 40.

#### §. 78.

So wären wir denn vom Allgemeinsten herab gelangt bis zum Besonderen, oder zu dem, was der eigentliche Gegenstand dieses Werkes ist, nemlich Darstellung der antiken und modernen politischen Systeme des Abendlandes oder Europas.

Ehe wir aber hierzu und in deren ganzes Detail eingehen, möchte auch hier ein allgemeiner Ueberblick über das Verhältniss zwischen antiker und moderner Welt des Abendlandes, oder wodurch sie auf der einen Seite mit einander verwandt und historisch verknüpft sind, und was sie auf der andern trennt und wodurch sie sich wiederum von einander wesentlich unterscheiden, an seiner Stelle seyn,

III. Inwiefern sind sich die antiken und modernen Völker des Abendlandes, als die Bewohner eines und desselben Erdtheils charakteristisch verwandt und was knüpft sie ausserdem historisch zusammen?

a) Was haben Griechen, Römer, Kelten, (Galen, Gallier, Iberier, Lusitanier), Belgen (Britten u. Kymren), Finnen (Ingern, Esthen, Liwen), Letten, Kuren, Preussen, Germanen und Slaven im Allgemeinen mit einander gemein? (55)

<sup>33)</sup> Heeren Ideen etc III. S. 12. "Durch eine Beigkette, die, wenn sie auch manche Arme nach Suden und Norden ausstreckt, doch ihrer Hauptrichtung nach von Westen nach Osten zieht, die Kette der Alpen, im Westen idusch die Sevenner Gebirge mit den Pyrenaen zusammenbangend; im Osten sich in den karpathen und dem Balkan bis zu den Ulern des schwarzen Meers verlängernd; theilt diesen Welttheil (Europa) in zwei sehr ungleiche Haltten, die sudliche und nordliche. Sie sondert die drei nach Suden hervorragenden Halb-Inseln, die der Pyrenden, Italiens und Griechenlands mit der Sudkuste Frankreichs und Teutschlands, von dem grosen Continent Eu-10pas ab, der im Norden bis über den Polarkreis hinaufzicht. Diese leztere, bei weitem großere Halfte enthalt fast alle Hauptstrome dieses Welttheils; der Ebio dagegen, die Rhone und der Po sind die einzigen von einiger Bedeutung fur die Schififarth, die ihre Gewasser dem Mittelmeere zuluhren. Keine andere Bergkette der Erde ist fur die Geschichte unseres Geschlechts so withing gewesen, als die Kette der Alpen. Eine lange Reihe von Jahrhunderten sonderte sie gleichsam zwei Welten von einander ab; unter dem gewechischen und hesperischen Himmel hatten sich schon lange die schonsten Knovnen der Kultur entfallet, als noch in den Waldern des Nor-dens zerstreute Stamme von Barbaren umherierten. Wie ganz anders würde wohl die Geschichte Europas lauten, zoge sich die Wand der Alpen, statt nahe am Mittelmeere, an den Ufern der Nordsee her? Weniger wichtig acheint diese Grenzscheidung freilich in unserer Zeit; der unternehmende Geist des Europäens (eigentlich Bedurfnifs nach Bente und besseru Wohnplatzen) bahnte sich den Weg über die Alpen, wie er sich den Weg über den Ocean gebahnt hat; aber entscheidend wichtig ist sie für das Alterthum. Physisch, motalisch, metalisch gefennt blacke dem Seide den Stellen und Seiden und Seiden und Seiden der Stellen und Seiden und Seiden und Seiden und Seiden der Seiden und Seide Physisch, moralisch, politisch getrennt blieben damals der Suden und Norden; lange blieb jene Kette die wohlthatige Schutzwehr des einen gegen den andern; und wenn gleich Casar, endlich diese Schranken durchbrechend, in etwas die politischen Gienzen verruckte; wie schaif spricht sich doch dieser Unterschied nicht fortdauernd aus, in dem romischen und nichtromischen Eu-16pa?" Wir wurden daher auch statt modernes Abendland sagen nordisches, hatten die nordischen Volker nicht eben den Suden grosein Tueils occupirt und ihm chren Charakter aufgedruckt. Es waren sodann zunachst die Gilechen, welche alle Volker, die nicht Griechen oder Hellenen waren, Baco Banot nannten. Obgleich selbst von den Griechen so genannt, machten es gerade so auch die Romer bis spät in das Mattelalter herein. Auch wir werden nun dieses Wort lediglich in dem Sinne nehmen, worin es Griechen und Romer nahmen.

### S. 79.

Vorstehende, theils ganz verschwundene, theils auf unbedeutende Reste reducirte, theils ganz Europa dermalen inne habende und beherrschende antike und moderne abendländische Volksstämme (m. s. Theil III. §. 2—9) haben im Allgemeinen das mit einander gemein, das sie

 zu einerlei Raçe, der glatthaarigen weisen japetisch-kaukasischen etc. gehörten und

gehören; (a) (M. s. oben §. 1).

2) die Bewohner eines und desselben Erdtheils mit fast einerlei gemäsigtem Clima waren

und sind, und

- 3) nicht allein als Europäer überhaupt, sondern auch noch in Beziehung auf Charakter, Religion, Sprache (b) (m. s. §. 32 bis 49 u. 57 bis 78), insbesondere genommen in absoluter Opposition mit den antiken und modernen Morgenlandern standen und noch stehen.
  - a) Hat doch Zachariä (de orig. jur. rom. ex jure Germ. repetend.) die Römer sogar für ein Volk teutschen Ursprungs erklärt.
  - b) Die Sprachen der Slaven, Finnen, Germanen und Kelten waren und sind noch Ursprachen des modernen Europas, haben aber sehr viele Dialecte.
- b) Worin waren sich die südlich antiken Abendländer in sbesondere unter einander charakteristisch verwandt und ähnlich?

§. 80.

Zunächst waren sich

1) Griechen und Römer (worunter seit 605 a. u. c. alle nicht griechische Italiener mitbegriffen sind) so nahe charakteristisch verwandt und ähnlich, das leztere alles, was Kunst und Wissenschaft heist, von ersteren sich aneigneten und sich mit ihnen fast zu einem Volke vereinigten, wenigstens in Italien, auch Sprache und Religion austauschten und wechselseitig adoptirten. Sodann hielt es

2) den herrschbegierigen Römern gar nicht sehr schwer, den von ihnen besiegten antiken Celten und Belgen ihre Sprache, ihr Recht, ja selbst noch die christliche Religion mitzutheilen, kurz, sie ganz zu romanisiren, was ihnen mit Asiens besiegten Völkerschaften nie

gelang.

Ueber den Charakter der antiken Völker der pyrenäischen Halbinsel mangelt es uns gänzlich an näheren Nachrichten. Von Karthago und Rom bekämpft und von diesem endlich unterjocht, tritt nur ein mal ein groser Feldherr, Sertorius, hervor, wird aber ermordet 72 vor Chr. Er stand sogar mit Mithridat in Verbindung. Von den Verfassungen der spanischen Halb-Insel haben uns leider die Römer ebenwohl keine Nachricht hinterlassen; kein Cäsar und Tacitas giebt uns davon Nachricht. Ihre alten Einwohner sind, bis auf die Vasken in den Pyrenäen, gänzlich zu Grunde gegangen. (54). Sie und die Galen oder Celten nahmen einst die ganze Halb-Insel ein. Die Galen wohnten auch in Frankreich und gaben ihm den Namen Gallien. Auch sie sind wahrscheinlich ganz ansgestorben, denn von ihrer Sprache ist

<sup>54)</sup> M. s. Investigaziones historicas de las Antiquedades de Navarra por Moret, Pamplona 1965 Oithenarti notitia utriusque Vasconiae, Paris 1638. Larramendi diccionario trilingue, de las perfecciones de el Bascuence.

nichts in die heutige französische übergegangen. Blos in Wales, (denn auch ganz Britannien war von ihnen bevölkert), hat sich ein Rest von ihnen neben den Kymren erhalten, so wie zerstreute kleinere Reste noch in Schottland und Irland sich finden. Ossian war ihr Homer. Kymren bevölkerten später die französische Bretagne und der König Artus von Cornwallis war ihr romanhafter Held. M. s. Bd. III. §. 2 — 9.

c) Worin sind sich die südlich-antiken und nördlich - modernen Abendländer in sbesondere verwandt, und was knüpft sie geschichtlich zusammen?

### § 81.

Ebenso hielt es den antiken christlichen Römern und Griechen, im Ganzen genommen, gar nicht schwer

- 1) den modernen, auf römischem Gebiete sich niederlassenden Germanen, (wohl zu sondern von Sachsen, Friesen, Normännern etc., wo es später sehr schwer hielt), die römische Sprache und, anfangs zwar nur einzelne römische Rechts-Institute, später aber das ganze römische Privatrecht mitzutheilen, wenn sie auch dadurch keineswegs, wie Gallier, Italiener etc., ganz romanisirt wurden, sondern lateinische Sprache und Recht nur neben ihrer Sprache und ihrem Rechte gebrauchten. M. s. Thl. IIL §. 92 bis 99. (a).
- 2) Giebt es einen sehr starken Beweis für eine generische Verwandschaft zwischen

Römern, Celten und Germanen ab, das leztere in Italien, Frankreich, Spanien und Portugal die Sprache der von ihnen besiegten romanisirten Celten gegen ihre Muttersprache vertauschten, und höchstens die Syntaxis der lezteren den Besiegten mittheilten; umgekehrt aber auch wieder in Brittanien, Irland und Schottland ihre Muttersprache den alten Britten, Kymren und Galen mittheilten.

- 3) Liegt dem Interesse und der Begeisterung des gebildeteren Theiles der Germanen und Slaven für Griechenlands schöne Künste und Wissenschaften, (mögen sie auch erst spät erwacht und erregt worden seyn), jedenfalls ein entfernt harmonisches Gefühl zum Grunde, welches wenigstens die auf Griechenlands Ruinen lagernden modernen Asiaten nie getheilt haben. (§. 01.) (b).
  - a) Wir erinnnen an die schon von ost- und westgothischen Königen im 6ten Jahrhundert veranlasten Aufzeichnungen des römischen Rechts. Wäre ihnen dieses gänzlich zuwider gewesen, so würden sie es nicht allein nicht haben aufzeichnen lassen, sondern auch die Gothen würden es nicht so oft zu ihrem persönlichen Recht erkoren haben.

Freilich war der Ostgothen König Theodorich durch Erziehung und Umgebung mehr Römer als Gothe, mehr Statthalter der orientalischen Kaiser als Gothenkönig. Seine Rathgeber waren Römer, Cassiodor, Boethius, Symmachus etc. Allein auch dies zeugt ferner für Charakter-Verwandschaft.

Was die römische Geistlichkeit, insonderheit die Päbste, für die germanischen Völker, ja sogar für Polen, Bulgaren, Litthauer etc. etc., waren und wurden, das waren die Patriarchen und Kaiser von Konstantinopel für Russland. Auch hier machte eine Frau, Olga, den Anfang mit der Bekehrung zum Christenthum, jedoch vorerst ohne Nachfolge. Erst nachdem sich Wladimir, nach langer Wahl zwischen Islam, Juden- und griechischem Christenthum für lezteres, wegen seines pomphaften Gottesdienstes, entschieden und als Gemahl und auf Zureden der griechischen Prinzessin Anna 988 zu Cherson hatte taufen lassen, folgten seinem harten Befehle und seiner Drohung, dass er alle diejenigen, die sich nicht ebenwöhl taufen lassen würden, feindlich behandeln werde, viele Russen zur Taufe, so jedoch, dass auch viele bis ins 12. Jahrhundert herein noch Heiden blieben. rade so wie im lateinischen Abendlande nun Anfangs alle Kirchen - Aemter nur mit römischen Geistlichen besezt wurden, so auch in Russland mit griechischen von Konstantinopel aus. Auch die Russen versuchten mehremals, aber vergeblich, die griechische Geistlichkeit zu verjagen. Ueber die weiteren Aehnlichkeiten s. m. S. 82 und 86.

- b) So wie sich die Römer angezogen fühlten von und zu den schönen Künsten und Wissenschaften der Griechen, nachdem ihre charakteristische Glauzperiode bereits vorüber war, so auch die Modernen, von griechischem und römischem Alterthume seit dem 16. Jahrhundert, dem Wendepuncte germanischer Entwicklung.
- d) Worin sind sich die alten und neuen Völkerstämme des nördlichen Europas (diesseits der Bergkette von den Pyrenäen bis an das schwarze Meer) verwandt?

\$. 82.

Gerade so gelang es denn auch den erobernden Germanen,

1r Theil.

- 1) den minder kriegerischen neuen Slaven die christliche Religion (mit Ausnahme der Russen §. 81), und theilweis auch ihre Sprache und Gesetze aufzunöthigen und mitzutheilen (a), und
- 2) den alten Ur-Völkern des östlichen und nördlichen Europas, wie Finnen, Ingern, Esthen, Liwen, Letten, Kuren und Preussen, ebenwohl die christliche Religion und ihre Sprache etc. mitzutheilen, wenn dies leider auch auf blutigem Wege geschah (b).
  - a) Die Russen wurden schon seit Rurik durch ihre normännischeu Herrn und deren german. normännische Gesetze und Beamten wenigstens juristisch so germanisirt, dass sich aus ihrer ältesten Rechtsauszeichnung durch Jaroslaw vom Jahr 1020 (Russkaja Prawda) ein russisch-slavischer Charakter nicht mehr herauslesen läst. Ueber die vergeblichen Versuche der Russen, sich sowohl der griechischen Priester wie ihrer normannischen Herrn wieder zu entledigen, s. m. Tappe l. c. S. 171, und dass dies die Ursache alles späteren Unheils sey. Das. Die Polen adoptirten das Sachsen-Recht oder den Sachsenspiegel; Böhmen, Mähren, Lausitzer, Mecklenburger, kurz was sprachlich germanisirt wurde, wurde es auch rechtlich.
  - b) Die Finnen wurden 1156 und 57 durch die Schweden "gechristet", d. h. zum Christenthum bekehrt. Was sich nicht taufen lassen wollte, metzelte man nieder. Erik der Heilige verrichtete diese Heldenthat. Tappe 1. c. S. 213. Auf welche Weise Ingern, Esthen, Liwen, Letten, Kuren und Preussen mit dem Christenthum beschenkt wurden, s. m. weiter bei Tappe 1. c.
  - c) Im übrigen haben Germanen und Slaven blos den Freiheitsbegriff mit einander gemein, während

den Slaven sowohl die Abenteuerlichkeit, wie die Habsucht und die Hochschätzung des weiblichen Geschlechts in einem weit geringeren Grade als den Germanen eigen ist. Die alte Religion beider Völ-kerstämme hatte dagegen sehr viel Aehnlichkeiten mit einander. M. s. Tappe l. c. S. 55.

e) Verknüpfende Stufenleiter zwischen Griechen, Römern, Germanen und Slaven in Beziehung auf Staatsformen und Verfassungen.

s. 83.

Endlich zeigt der Verlauf dieses Buches Th. II. u. III. eine charakteristische politische Abstufung in Beziehung auf Staatsform und Verfassung, von den Griechen herab bis zu den Germanen und Slaven, worin die Römer genau die Mitte zwischen beiden Extremen halten; denn nur bei den Griechen war das ächte demokratische Princip (ja nicht zu verwechseln mit den blosen Formen) zu Haus; bei den Römern herrschte das patrizisch-obrigkeitliche oder fälschlich sogenannte aristokratische; bei den Germanen ist das vertragsmäsig- oder bedingt-herrschaftliche, und bei den Slaven endlich das unbedingt-herrschaftliche zu Haus.

#### §. 84.

Vielseitig sind also die Merkmale, welche aus den europaischen, antiken und modernen Völkern, eine europäische Völker-Gattung (Genus) machen. Noch vielfültiger sind aber dagegen auch die Merkmale, wodurch sich die einzelnen Arten oder Species wiederum von einander unterscheiden und ihren speziellen eigenthümlichen Charakter, insonderheit bezüglich auf Politik oder Beherrschung, Verfassung, Regierung und Verwaltung, behaupten und constituiren (a). Ihre Darstellung ist Gegenstand der folgenden Theile. Nur die grosen historischen Hauptzüge und Umrisse für diese Darstellung müssen hier noch Platz nehmen, um unsere Leser auf den Standpunct zu versetzen, von welchem aus wir selbst das grose Panorama ins Auge gefast haben.

- a) Auf ein ganz entgegengeseztes Resultat ist freilich ein Mann in Westphalen geraden, nemlich der Director des Gymnasiums zu Dortmund, Kuithan, welcher in einer bis jezt 3 Hefte füllenden Schrift (Hamm bei Wundermann 1826) zu beweisen sucht, das Germanen und Griechen eine Sprache haben, ein Volk sind und auch eine auferweckte Geschichte haben.
- IV. Ueber die spezielle Charakter-, Religions-, Kultur-, Aufklärungs-, Staatsfähigkeits-, Beherrschungs-, Verfassungs-, Regierungs- und Verwaltungs-Verschiedenheit zwischen den südlich-antiken und nördlichmodernen Völkern des Abendlandes, sowie die Irrthümer und
  Nachtheile, welche aus dem Mis-

kennen derselben bis zur Stunde hervorgegangen sind. Plan des ganzen Werkes.

### §. 85.

Es gründeten die modernen Barbaren des nordischen Abendlandes nicht blos auf den physisch-geographischen europäischen, sondern auch auf den politischen Trümmern des dahin gesunkenen, sittlich und obrigkeitlich verlassenen Römer-Reichs und seiner Provinzen neue Reiche.

Die Barbaren des Nordens sezten das Alterthum nicht fort, ungefähr wie ein neues Pfropfreifs einen alten Stamm, sondern eröffneten eine
neue Periode, sie eröffneten ihre eigene Chronik. Wären daher die Römer auch noch gewesen,
was sie zu Catos und Ciceros Zeit noch waren, sie
würden ihre Civilisation den Barbaren doch nicht
haben mittheilen können und diese sie nicht fortgesezt haben, wohl aber wäre nicht gleich im
Anfange der ganze Charakter der Barbaren verdorben worden. Die guten Seiten, welche diese
haben mogten, wenn man sie zu bearbeiten verstanden hätte, arteten nun schnell in zügellose
Leideuschaften aus.

Beschreibung der römischen Sittenverderbniss bei Meiners 1. S. 90 etc. nach Salvian und Ammian. Ammian lebte in der Mitte des 4ten Jahrhunderts, also gerade in der Krisis. Salvian in der Mitte des 5ten Jahrhunderts. Thracien, Griechenland, Gallien, Spanien und Afrika waren im 3. u. 4ten Jahrhundert schon verödet und verwüstet. Die christliche Religion seit dem 4ten Jahrhundert hatte nicht den geringsten bemerkbaren Einsluss auf die Verbesserung der Sittlichkeit der

Römer und ihrer Unterthanen. Die Schilderungen des Christen Salvian sind in der That furchthar. M. s. Meiners I. S. 98 etc. Nach Salvian substituirte man blos den Namen Christi den alten Göttern, weihte ihm die Mimen und Circensischen Spiele. So wurde man denn auch ganz gleichgültig gegen den Andrang der Barbaren, weil man in den Lastern ersoffen war.

Die Römer glaubten in den ersten Jahrhunderten nach Christus, die Götter bekümmerten sich nicht mehr um Rom und das trug viel zur Annahme des Christenthums bei, als sie aber auch hier nicht siegten, beschwerte man sich, daß Gott den Ketzern (Gothen) Sieg gebe.

Die Barbaren, Gothen und Vandalen besonders, wurden unstreitig durch die Römer und das Clima verdorben und waren schon zu Belisars Zeit ein ganz verweichlichtes Volk, daher auch ihr Untergang und Verschwinden vor einem kleinen Häufchen Griechen. Was nicht in Italien blieb, sondern im Norden verweilte, wurde nicht so angesteckt.

## ş. 86.

Vermöge der Verschiedenheit ihres Charakters von dem antik-römischen sezten sie aber
keineswegs dieses, sittlich gar nicht mehr,
und blos noch formel-obrigkeitlich vegetirende
Reich fort (a), oder frischten es, wie es einigen zu sagen beliebt hat, auf (b), so dass ein
historisch-sittlich-politisches engeres Band
zwischen ihnen und dem alten römischen Reiche als solchem existire, sondern alles, was sie
thaten, bestand nur darin, dass sie sich

1) den Boden ganz oder theilungsweis mit den Provinzialen zueigneten und darauf niederliesen:

- 2) aus den Händen der sie gewissermasen an den Pforten des verlassenen Reichs empfangenden und begrüsenden römischen Geistlichkeit die christliche Religion, als Bedingung ihrer (freilich nothgedrungen) friedlichen Dultung annahmen (c), und
- 3) von ihr sowohl, besonders den Päbsten, wie von den oströmischen Kaisern, als ideel fortwährenden Herrn der ihrer Herrschaft längst entzogenen römischen Provinzen, königliche Salbung, Krönung (d), römische Hof-Titel (z. B. Consul, Patricius, auch s. m. Theil II. S. 351.) und Ornamente annahmen (55), weil sie darin
- 4) gewissermasen die Legitimation oder vertragsmäsige Ueberlassung ihrer Eroberungen und ihrer Herrschaft über die alten Provinzen und Provinzialen von Seiten der seitherigen Herrscher und Vertreter (denn dies war die reiche Geistlichkeit in den Provinzen) erblickten (e). Regierte doch wirklich Odoaker und

55) M. s. Lee Origines où l'ancien gouvernement de la France, de l'Allemagne et de l'Italie. Par le comte de Buxt. La Haye 1757. Teutsch unter dem Trtel: Geschichte der alten Staats-Versassung in Frankreich, Teutschland und Italieu. Bamberg 1763. Insonderheit wird in diesem, obwohl ausserordentlich verworrenen Buche, gezeigt, was die Barbaren von den alten romuschen Staatsformen, Aemtern und Titeln adoptisten. Sodana vergieiche man

<sup>56)</sup> Guizot, Essais sur l'histoire de France. Paris 1835. ler Essais (du regime manicipal dans l'Empire romain au 5me Siècle de l'ére chrètienne lors de la grande invasion des Germains en occident). Der Verfzeigt hier, wie die christliche Geistlichkeit, insonderheit die Bischoffe es waren, in deren Schutz sich die von Rom aus verlassenen Provinzialen fluchteten, und vor welchen allein die andringenden Barbaren Achtung hatten und sich ihrer Leitung hingaben, Das unterliegt also keinem Zweifel, dass diese Geistlichkeit den Knoten knüffte zwischen dem Ende der romischen Reichs und dem Anfange der neuen barbarischen Kenigreiche.

der erste ostgothische König Theodorich in Italien ganz als Vice-König oder Statthalter des Kaisers zu Konstantinopel mit Beibehaltung aller alten römischen Civil-Beamten und Einrichtungen (f). Eines Stilico als blosen Ministers nicht zu gedenken.

- a) Kurz vor den Niederlassungen der teutschen Völker in den römischen Provinzen hatten die Auflagen und Erpressungen eine solche Höhe erreicht, dass Tausende von Römern zu den Barbaren entslohen. Die Einwohner aller Provinzen wünschten, dass sie unter die Herrschaft der Barbaren kommen möchten und freuten sich nach den vollendeten Eroberungen, dass sie dem unerträglichen Joche der bisherigen Tyrannen entzogen worden wären. Meiners II. S. 322 und der das. citirte Salvian.
- b) Es will uns wenigstens nicht zu Kopf, "daß die Barbaren durch ihre Beharrlichkeit der gesunkenen Menschheit wieder empor geholfen hätten" wie Gagern Res. III. S. 105 behauptet. Bilden denn die Europäer allein die Menschheit und in welchen Puncten haben die Barbaren ihr empor geholfen?
  - c) Die Gothen waren ganz unschuldig daran, dass sie Arianer wurden, denn Valens sendete ihnen Arianische Priester zur Bekehrung.
- d) So wie die Päbste 'das Königthum unter den Germanen, Polen etc. stifteten durch Salbung und Krönung, so die griechischen Kaiser das Zarenthum in Russland. Kaiser Alexis sandte an Wladimir Monomach Krone, Zepter, Reichs-Apfel und Krönungs-Mantel, "damit er ein gottgekrönter Zar des russischen Reischs sey." M. s. Tappel. c. S. 489. und von Konstantinopel haben die russischen Zare auch den doppelten Adler als Wappen entlehnt. M. s. Meusels Statistik S. 391.

- e) "Was schwerer und ehrenvoller als das alles (nemlich die Herrschaft) ist, Priester haben oft jenseits der Eroberung ihr Anschen und ihre Gewalt behauptet oder gar vergrösert. Sie wurden die Vermittler, die Fürsprecher, das neue Band der Vereinigung zwischen dem siegenden und besiegten Volk; beredeten die Ueberwinder, ihre mitgebrachten rauhen Sitten mit den milderen der Ueberwundenen wohlthätig zu mischen und heide gehorchten ihnen." Gagern Res. II. S. 54.
- f) Unter Theodorich dem Ostgothen ernannte dieser noch jährlich einen Consul, welchen der Kaiser bestätigte. Er hatte aber freilich nichts zu beschlen, sondern blos sein Vermögen für die Spiele aufzuopfern. Er erhielt aber den Schatten der Verbindung.

#### §. 87.

Die Comitats-Chefs der Germanen gründeten aber thatsächlich neue Reiche für ihre eigene Rechnung, nicht Staaten (denn dazu fanden sich ihre Gefolge so wie deren Nachwanderer ganz und gar nicht geneigt und befähigt), sondern eben nur Niederlassungen mit gau-gemeinschaftlicher herkömmlicher mündlicher Rechtspflege, welche sich durch das Feudalsystem nach und nach in Lehns- und Patrimonial-Jurisdiction verwandelte.

### s. 88.

Sehr bedeutend, tief eingreifend und vorherrschend war nun aber gleich vom Anfange und noch mehr im Fortgange bei Germanen und Slaven der geistliche und wissenschaftliche Einfluss der römischen und griechischen Geistlichkeit oder Kirche (κυριακή) durch Kirchengesetze, lateinische Sprache und Einführung einzelner römischer Rechts-Institute, z.B. nur die Testamente; und an diesen dreifachen Einfluß knüpft sich eine kaum absehbare Reihe von Folgen, die denn die eine Parthei schädlich, die andere wohlthätig nennt und genannt hat, jenachdem sie daraus Schaden oder Nutzen zog, oder überhaupt die Dinge von diesem oder jenem Standpuncte aus betrachtete und betrachtet.

Wie anders sich der germanische Charakter krystallisirt haben würde, wenn ihm nicht diese drei Dinge beigemischt worden wären, ist eine für den Philosophen nicht ganz müsige Frage.

# s. 89.

Bis ins 12te Jahrhundert herein pflegte und folgte blos die römische Geistlichkeit dem, als Gewohnheits-Recht in den alten römischen Provinzen fortlebenden römischen lateinischen Rechte (a). Sie war daher die primitive Ursache des wissenschaftlichen Wiederauflebens dieses Rechts in Bologna im Anfange des 12ten Jahrhunderts (37) und sonach auch die Ur-Urheberin des in seinen Folgen so wichtigen Umstandes, dass dieses Recht sammt seinen Quellen-Urkunden mit erstaunlicher Schnelligkeit über das ganze germanisch-slavische christliche Europa, selbst dahin verbreitet wurde, wo bis-

<sup>57)</sup> M. s. v. Savigny, Geschichte des romischen Rechts im Mittel-Alter. Heidelberg 1815 — 1826, bis jezt 4 Bände, insonderheit Rand 5, die Geschichte der italienischen Universitäten enthaltend. Ausser den Italienern (Citramontanos) studirten 18 Ultramontanische Nationen in Bologna: Franzosen, Portugiesen, Provenzalen, Engländer, Burgunder, Savoyardeu, Kastilier, Aragonier, Katalonier, Navarreser, Teutsche, Ungarn, Polen, Bohmen, Njederländer etc.

her auch nicht die mindeste Spur davon vorhanden gewesen war, z.B. Teutschland, England (mit dem alten Britannien nicht zu verwechseln) Böhmen, Polen, Ungarn (b).

- a) Nach Muratori sollen selbst noch im Sten Jahrhundert die Pandecten in Italien nicht ganz unbekannt gewesen seyn. Die Institutionen, Codex und Novellen blieben dagegen im Gebrauch. In Spanien und Frankreich diente das Brev. Alaric. zum Gebrauch als Auszug des Theodos. Codex. Das Pandekten-Manuscript, später unter dem Pisanischen und Florentinischen so bekannt und berühmt, ward unter dem Schutte der von Normannen und Pisanern zerstörten Stadt Amalfi im 12ten Jahrhundert gefunden.
- b) "Die Aufnahme des römischen Rechts in Teutschland spielt eine sehr wichtige Rolle in der Geschichte des geistigen Lebens der Teutschen. An diese Begebenheit knüpfte sich unmittelbar die Nothwendigkeit, die Sprache, die Geschichte und die Einrichtungen des alt-römischen Reichs zu erlernen." Zachariä l. c. I. 232. In Dänemark, Norwegen, Schweden, England hat das römische Recht nie gesetzliche Kraft als gemeines Recht gehabt, wiewohl man es kannte.

### §. 90.

Eben so privatissime, wie bis zum 12ten Jahrhundert das Studium und das Abschreiben der römischen Rechts-Quellen in Klöstern und einzelnen Schulen getrieben worden war, so war auch das Studium der alten Classiker von einzelnen wenigen getrieben worden, ohne im Leben sichtbare Spuren zu zeigen.

Dass man namentlich in den Klöstern fortwährend mit den alten Klassikern bekannt geblieben ist, beweisen die von den München gesertigten Abschriften derselben; leider krazten sie aber auch alte Manuscripte, wegen Mangel an Pergament oder aus Fanatismus gegen das angebliche Heidenthum aus und überschrieben sie mit Heiligen-Legenden und den Schriften der Kirchenväter.

Uebrigens ist es ein historisch unrichtiger Ausdruck zu sagen, die Wissenschaften seyen im 14. und 15ten Jahrhundert wieder belebt und erweckt worden, denn sie lebten allererst unter den Barbaren auf, nachdem sie mit der alten Welt untergegangen waren. Die griechischen Klassiker kamen zum Theil allererst durch die aus Konstantinopel fliehenden Griechen nach Italien. Von dem, was für uns gänzlich verloren gegangen ist an griechischen und römischen Klassikern, weiter unten Theil II. §. 22 und 144.

## §. 91.

Erst mit Errichtung der beiden Universitäten Bologna und Paris erhielt nun Rechtsstudium und Philologie den ersten Impuls, und erst von da an datirt sich die Verbreitung einiger Kenntniss von den alten Staats-Versassungen, freilich eben so spärlich noch, wie sich die Zahl der Universitäten und Studirenden zur Zahl der Nichtstudirenden verhielt, und beschränkt und gehemmt durch die Seltenheit, Kostbarkeit und Schwierigkeit des Entzisserns der Manuscripte; auch beschränkt und gehemmt, sie irgendwo auf das germanische Leben zu übertragen, da sich ja die Germanen gerade um diese Zeit im Zenith ihres abenteuerlichen

anarchischen Lebens befanden. (Theil III. §. 138 etc.)

## §. 92.

Erst die Erfindung der Buchdruckerkunst, des wohlfeilen Lumpen-Papiers, die dadurch möglich gewordene grösere Verbreitung der Klassiker, endlich die Reformation und das durch sie nothwendig gewordene Studium der hebräischen und griechischeu Sprache Behufs der Bibel-Interpretation machte erst eigentlich mit den Klassikern ganz bekannt und vertraut (a), und so datiren denn vom 10ten Jahrhundert an erst oder auch bereits die gelehrten politischen Theorien, wornach deren Verfertiger, durch das Studium der Klassiker für das Alterthum begeistert, in ihrer ehrlichen ja sittlichen literarisch - politischen Abenteuerlichkeit meinten, es müsse ein Kleines seyn, die modernen Familien-Völker und Dinge in antike Staats-Völker etc. umzuwandeln (b). M. s. Theil III. §. 165 bis 190.)

a) Man kann übrigens die auf uns gekommenen alten Klassiker ganz durchgelesen haben und weiß nun doch nichts bestimmtes und zusammenhängendes über das antike Staatswesen. Dies war bis spät ins 18te Jahrhundert herein der Fall. Eine unzählige Menge von mikrokosmischen Monographien über die unbedeutendsten Dinge des Alterthums, aber kein Eindringen in den eigeutlichen Geist des ganzen Staatswesens. Aus einer solchen Unkunde mußten daher auch lächerliche pedantische Nachahmungen hervorgehen, die sich zum Glück mehr auf Namen und Titel als auf Dinge bezogen.

Man hat seither geglaubt, mit den Einzelheiten, mit den einzelnen Zierrathen griechischer Bau-, Sculptur-, Styl-, Dichtungs- etc. und Staats-Muster die Barbarei der modernen Völker schmücken und zieren zu können und zu müssen; man hat gemeint, dadurch auch den innern Kern selbst zu veredlen, wenn man seine Schaale vergolde. Aber ein nur einigermasen unter die Obersläche dringender Blick muß doch jedem sagen, daß man sich geirrt hat und noch täglich irrt, daß nur das, was reine Verstandessache war und ist, die strengen Wissenschaften nemlich, unser Eigenthum geworden sind, unsre Schaale vergoldet, aber dem Kern seine Bitterkeit gelassen haben.

Das griechisch-politische Alterthum gleicht seinen Kunstwerken, es ist aus einem Guß geformt, seine Schönheit besteht in der Harmonie unzähliger Einzel-Schönheiten und man kann nicht Einzelnes davon entlehnen, sondern muß es entweder ganz bei Scite stellen oder ganz adoptiren, welches leztere uns charakteristisch unmöglich ist.

b) Die gesammten Raisonnements der alten Staatsphilosophen und Redner passen schon schlechterdings nicht auf die modernen Verhältnisse, weil dem Alterthum auch nur etwas Analoges ganz fremd und unbekannt war. Daher rührt auch der bittere Styl unserer ausgezeichneten Historiker, sie bemessen das moderne Abendland stets nach dem grosen antiken, begehen also den Fehler, Contraste in Verbindung zu bringen, statt blos den einen durch den andern näher kennen zu lernen, z. B. Gibbon, Hume. "Die Bedürfnisse einer fremden Zeit, möchte man sie auch höher setzen als die eigenen, sich erkünsteln; die, welche man wirklich hat, sich ableugnen und nicht gewähren wollen; das macht hülflos und freudenlos und ist kindisch." Niebuhr l. c. I. "Der Umfang unserer Staaten ist ein neues Hinderniss. Die nothwendigen Auskunstsmittel jener Zeiten (des Alterthums) passen nicht zu unserer Kultur, zu unsern sittlichen Gefühlen oder zu unsern politischen und nachbarlichen Verhältnissen. Wir dürfen nicht unter den Kindern die Schwächlinge aussetzen, und können nicht immer unter den Jünglingen die überslüssigen versenden." Gagern Result. II. S. 19.

Montesq. XXIII. 11. "C'est la facilité de parler et l'impuissance d'examiner qui ont fait dire tant de faussetés." Es gieng ihm selbst gar oft so.

Friedrich II. äusserte gegen den Grafen Ségur (m. s. Dess. Memoiren II. S.106) folgendes: die Philosophen haben viel Gutes veranlasst und uns der Barbarei entrissen. Sie haben die Dummheit der Vorurtheile und den schändlichen Wahnsinn des Aberglaubens sast vernichtet. Aber sie kennen die Menschen nur wenig und glauben irriger Weise, dass man eben so leicht regieren als schreiben könne. Sie begreifen nicht, dass ein Fürst, der Philosoph aus natürlicher Neigung ist, genöthigt seyn kann, Politiker aus Pflicht und Krieger aus Nothwendigkeit zu seyn." Daher hat Rousseau auch sehr treffend von ihm gesagt: "il pensoit en philosophe et regnoit en roi."

Schon die alten griechischen Philosophen begingen den Fehler, und wurden deshalb wohl nicht
mit Unrecht verfolgt, die Volks-Religion herabzusetzen, ohne zu bedenken, dass sie ein Resultat
der Volkssittlichkeit war und also auch diese dadurch geschwächt wurde, mit ihr aber auch der
Staat; und so haben denn von jeher die Philosophen den Fehler begangen, den Charakter der
Völker nicht in Rechnung zu bringen, ihn, ohne
es zu wollen, mit entarten zu helsen.

Welche Ideen von Gesetzgebung und Constitutions-Macherei die Franzosen im Anfange der Revolution hatten, beweifst folgender Brief des Convents-Mitglieds Herault de Sechelles an den Director der National-Bibliothek Desaulnay: Theurer Mitbürger! Ich bin nebst 4 meiner Collegen beauftragt, bis künstigen Montag einen Plan zu einer Constitution zu entwersen, und so bitte ich in meinem und ihrem Namen, dass Sie uns gleich die Gesetze des Minos aussuchen, die doch in irgend einer Sammlung griechischer Gesetze stehen müssen. Wir brauchen sie höchst nöthig. Herault.

Schade, dass damals Manso's Versuch über Sparta (Leipz. 1800) besonders dessen 7te Beilage: Minos des Kretensers polit. Anordnungen, noch nicht erschienen war. Der wäre dem Schreiber gewiss willkommen gewesen.

# s. 93.

Sind nun auch diese Theorien schlechterdings nichts weniger als die Urheber der seit dem 16ten Jahrhundert sich gefolgt seyenden Revolutionen, so haben sie aber freilich und unleugbar als Blasebälge in den Händen derer gewirkt, die, dafür begeistert, zufällig dabei thätige Personen wurden (a), und das allein ist es eigentlich, was ihren Schöpfern, besonders in unsern Tagen, mit so groser Erbitterung zum Vorwurf gemacht wird, die denn, sehr natürlich, noch weiter geht und sie geradezu für die Urheber der Revolutionen erklärt, was sie nirgends und nie wissentlich waren und seyn werden, denn diese Theorien sind theils reine Vernunft-Speculationen, theils blose Educte. Producte und mittelbare Resultate aus dem Studio der Klassiker und der darauf ruhenden heutigen Wissenschaftlichkeit; so dass auch, ehe es ein klassisches Studium gab, keine, weder germanische noch slavische,

Seele nur das mindeste von einer Staats-Theorie ahndete (b). Die Vernunft, die Speculation und die Gelehrsamkeit rufen aber weder Staaten noch Revolutionen in das Leben (c), sondern diese sind das Resultat und Machwerk sittlichen oder unsittlichen Charakters, der Leidenschaften und Interessen (d).

Man thut daher jenen Theoretikern doppelt unrecht, wenn man sie als Revolutionairs anklagt (e), denn einmal sind sie ganz und gar nicht die Väter, ersten Schöpfer oder Auctoren dieser Theorien, sondern nur die Colporteurs der Alten; und dann ist und bleibt das Streben oder der Wunsch: "aus unsittlichen Sonderthumlern und blosen Familien-Genossen sittliche Staatsgenossen zu machen" stets ein sittlicher, der nur dann in schädliche politische und literarische Abenteuerlichkeit ausartet und als solche Tadel verdient, wenn man ihn da mit Gewalt oder den Waffen realisiren will, wo er nun einmal gemäs den gemachten Erfahrungen schlechterdings dem Charakter der Völker widerspricht und daher unausführbar ist, wie denn auch schon Montesquieu XXXI. 21. sehr richtig bemerkt hat: il y a de trés bonnes lois (institutions etc.) faites mal à propos. Gerade so mal à propos ist für die moderne Welt der antike Staat (f).

- a) Z. B. eines Roberspierre, Saint Just, Marat, Danton etc. und früher eines Algernoon Sidney.
- b) Die meisten Staats-Theoretiker konnten freilich kaum anders raisonniren, als wie sie thaten, weil ihr ganzer Ideen-Kreis griechisch-römisch-philosophisch

1r Theil.

war und ist. In das innere Wesen des modernen Territorial - Wesens mochten sie nicht eindringen, da sie an so grosartige Ideen gewöhnt waren, und selbst diejenigen, welche wohl Einsicht genommen, fühlten sich gleichsam humanistisch verpflichtet, einen Schleier darüber zu decken, zu thun, als sey von alle dem nichts vorhanden, als sey Lie Barbarei nur eine Anomalie, der schon durch schöne Systeme abzuhelfen stehe. So giengen und gehen denn ihre Schüler, wie sie selbst, mit dem eigentlichen germanischen Wesen unbekannt, ja es nicht einmal ahnend, von der Universität. Der practische Dienst lehrt sie zwar etwas ganz anderes, sie müssen hier von vorn eine neue Schule machen; der Contrast zwischen ihren Theorien und der Praxis fällt ihnen schwer in die Feder, aber sie haben jezt keine Zeit mehr oder sind gröstentheils zu träge, den Geist dieser Praxis aufzusuchen, und bleiben so lebenslänglich blose Empiriker in dem, was doch eigentlich ihr Geschäft ist.

Lange Zeit hindurch überlies man es den Lyceen, Gymnasien, lateinischen Schulen, Universitäten, Professoren und Academisten, Antikens zu spielen, d. h. die antike Welt in Sprache und Formen nachzuäffen. Dabei hätte es sein Bewenden haben sollen. Seit dem man aber daraus Ernst gemacht hat, seit dem weis niemand mehr recht, was er ist, was er will und was er soll.

"Wir leben in der Fremde, sind uns selbst fremd, unsrer Zeit und unsrem Lande. Rom und Latium und die Stelle, wo Troja gestanden, die Art, wie die Alten zu Tische gesessen, getraut und beerdigt wurden, die Gesetze der XII Tafeln, die Senatsbeschlüsse und Plebisciten zu Stande kamen, Rom die Könige vertrieb, Consuln, Decemviri, Dictatoren und Tribunen erhalten hat etc., das wird unserer Jugend als höchst wichtig, mit Anstrengung beigebracht. Dagegen lernt sie selten und höchst unvollständig die Lebens-

weise des eigenen Landes, die verschiedenen Stände in ihm, den Ertrag des Bodens, die Gewerbe, die Gesetze, welche über unsere Person und unser Vermögen verfügen, die Verfassung des Staats und die Wirksamkeit der verschiedenen Behörden kennen." (Blätter für literariche Unterhaltung. 1827. Nro. 71).

Dass man mit und durch diese Lehr - Methode die edelsten und lobenswerthesten Absichten verknüpfte und noch verknüpft, beweißt schon der Ausdruck: Studia humaniora. Man wollte und will die jungen Wildlinge gleich ab ovo zu sittlichen Menschen bilden und glaubte dies nicht besser und sicherer zu erreichen, als eben dadurch, dass man ihnen die grosen edlen Charaktere des griechischen und römischen Alterthums vorführe. Allein der Fehler und Irrthum lag und liegt darin, dass 1) bei diesem Schulunterrichte gerade der höhere Zweck verfehlt wird, indem über der Schwierigkeit der blosen Sprach - Erlernung (des lateinischen und griechischen), die eigentliche Auffassung der antiken Charaktere vernachlässigt und hintangesezt wird, ja so unerreichbar ist; 2) dass man irrthümlich glaubte, man könne die Charaktere wirklich umbilden, während nur Sittenmilderung möglich ist; 3) dass uns das Alterthum fast nur republikanische Verfassungen vor Augen führt. kurz eine ganz andere Welt ist, die man nicht wie ein neues Hemd gegen ein altes vertauscht; so dass also alle Früchte dieses Studiums der Klassiker für das heutige Leben und die heutigen Verhältnisse nicht allein verloren, sondern sogar oft schädlich gewesen sind und noch sind, denn 4) trotz dem, daß man diesen humanistischen Unterricht schon Jahrhunderte, wenigstens seit 3 Jahrhunderten allen Klassen zu Theil werden lässt, die auf Bildung und Stand Anspruch machen, haben die Charaktere und die rechtsgesellchaftlichen Verhältnisse der Modernen nicht die mindeste wesentliche Veränderung erlitten. Was auch der Jüngling auf Schulen und Universitäten vom grosen Alterthume sich angeeignet hat, mit dem Eintritt in die heutige Welt muss er es bei Seite legen, um sich nicht als Pedant, als Alterthümler etc. mit seinen griechisch-lateinischen Phrasen etc. ausgelacht zu sehen, oder dass man ihm zum wenigsten bemerklich macht, in diesem practischen Leben stehe davon kein unmittelbarer Gebrauch zu machen.

Dieser charakteristische Widerspruch zwischen dem Schulunterricht und dem Leben macht auch in der Regel den wahren Philologen zum Misantropen.

Die fürstlichen Stifter unserer Universitäten hatten übrigens gewöhnlich specielle und besondere Absichten für ihre Interessen dabei, sey es nun, dass das catholische Kirchenrecht oder Glaubenssystem, das römische Recht, oder die protestantische Lehre durch sie verbreitet werden sollten. Die jungen Leute zu Republikanern zu machen, fiel sicher keinem ein. Man vergleiche auch Herder l. c. III. S. 190. 224: "Noch jezt wird uns von Jugend auf die lateinische Sprache das Mittel einer gelehrten Bildung und wir, die wir so wenig römischen Sinnes und Geistes haben, sind bestimmt, römische Welt - Verwüster eher kennen zu lernen, als die sanfteren Sitten milderer Völker oder die Grundsätze der Glücksecligkeit unserer Staten. Marius und Sylla, Cäsar und Octavius, sind uns frühere Bekannte als die Weisheit Socrates oder die Einrichtungen unserer Väter." Auch Segur I. 128 erklärt es gerade zu, dass die Lehr-Gegenstände in unseren Schulen von der Art sind, dass sie durchaus Republikaner bilden müßten, wenn der Charakter dazu vorhanden wäre. Der Geist will ersteres, der leztere läßt es aber nicht dazu kommen. "Une surprise encore plus triste vient ajouter aux peines de l'ame du jeune homme, au trouble de son esprit; les leçons du monde lui

semblent en contradiction perpetuelle avec celles qu'il a reçues de ses maitres." Ségur II. 65.

Der Stolz der Gelehrten beruht darauf, dass sie wissen, was andere nicht wissen, dass sie die Schauer gefühlt, welche die Anschauung der Prachtwelt des Alterthums erregt und dass sie mehr oder weniger mit Ekel für die Gegenwart angefüllt sind, wo von aller antiken Pracht nur das

Gegentheil zu finden ist.

Mit zu groser Vorliebe betrieben ist daher das Studium des Alterthums durchaus nicht die geeignete Vorbereitung für das heutige Leben, denn der Gelehrte wird dadurch ein Zwittermensch, er steht zwischen Alterthum und moderner Welt in der Mitte, gehört mit seinem Wissen jenem und mit seinem Gharakter dieser an, wird mismüthig, flüchtet sich in die Mitte seiner grosen Alten und stirbt als Bücherwurm. Das ist es, was ein groser französ. Gelehrter damit sagen wollte: "wer im 40sten Jahre die Menschen noch nicht hasse, habe sie nie geliebt." Als Statsmann muß man sie weder hassen noch lieben, sondern Liebe und Haßlediglich für Tugenden und Laster außparen.

c) Der Verstand und die Vernunft sollen nur die Zügel der (guten) Leidenschaften seyn, sie aber keinesweges unterdrücken, denn ein Zügel ohne

Pferd ist etwas ganz unbrauchbares.

Das ist nun aber eben der Irrthum und Fehler der Philosophen, dass sie, denen die Verstandes-Uebungen selbst zur Leidenschaft geworden sind, meinen, andere müsten es gerade so machen wie sie, nicht fühlen, sondern denken, alle Leidenschaften bei Seite stellen und blos vernünstig denken. Die grose Masse (und davon sind nur die Gelehrten und die kleine Zahl der Gebildeten ausgeschlossen) fühlt aber blos und überlässt das Denken sehr gern den Regenten und Gelehrten, welche aber sosort irrig denken, wenn sie glauben, die Menschenwelt werde durch Verstand und Ver-

nunft in Bewegung gesezt. Man baut nie einem Strome querüber Deiche und Dämme, sondern zur Seite und in der Richtung, wohin man den Strom zu lenken wünscht. Wir glauben, dass hier zugleich der rechte Platz seyn dürfte für die Mittheilung einer Stelle aus der Revue française, Januarheft 1828, woselbst nemlich folgendes treffende Urtheil über den blos speculativen Charakter der Teutschen ausgesprochen ist. "Nirgends ist das Denkvermögen thätiger gewesen als in Teutschland; kein Land steht auf einer höheren Stufe der intellectuellen Kultur. Woher kommt es aber. dass es der Menschheit weit weniger genüzt als es sie geehrt hat? dass sein Einfluss dem Gehalte seiner Geistesarbeiten bei Weitem nicht entspricht? Woher kommt es, dass seinen Lehren jene positive Wirksamkeit, jene ergreifende Evidenz abgeht. die allein sich des Geistes der Massen bemächtigt?

"Teutschland erhebt sich mitten in Europa wie eine grose Universität. Der Teutsche zeigt sich von jener gewissenhaften Liebe des Wissens und der Betrachtung beseelt, die sich blos in der Stille der Einsamkeit entwickelt; aber seine Vernunft scheint zuweilen unter der Last seiner Kenntnisse zu erliegen; seine Denkkraft zersplittert sich, indem sie sich zu sehr mit dem Einzelnen beschäftigt, und verliert dadurch das Vermögen, das Wesen der Dinge zu erfassen. Durch allzu sehr gesteigertes Denken geht seine Philosophie in Träume über; ohne nahes Ziel, ohne muthmasliche Anwendung verirrt sie sich friedlich in ihren eigenen Schöpfungen und zehrt sich in sich selbst auf, wie alle contemplative Secten. Ihr liegt wenig daran, ob man sie verstehe und ihr gehorche. Im Gegensatze mit den Engländern sind die Teutschen zu uneigennützig. Diese Uneigennützigkeit, welche die äussere Welt vernachlässigt, bringt einen wahren wissenschaftlichen Quietismus hervor; und doch liegt dicht neben der Pflicht, die Wahrheit zu suchen, die Pflicht sie zu verbreiten. Wenig um die Folgen, um die Schwierigkeiten der Ausführung bekümmert, ist der teutsche Genius eine Art practischer Idealismus, mehr Neurer als Reformator, welcher sich darin gefällt, zu entdecken, zu lernen, und für den die Wirklichkeit, im Vergleich mit dem Wissen, nur ein schmutziges Gewand ist, wie der Körper für die Seele. Diese Welt ist für ihn nur eine Gelegenheit, zn studieren, als wenn der Mensch weiter nichts wäre, als ein Zeuge der allgemeinen Ordnung, als wenn die ewige Vernunft und die ewige Macht ihm mit dem Verstande nicht auch zugleich Thatkraft verliehen hätte. Die Wissenschaft, selbst als solche, verliert, wenn sie in den Schranken der Speculation bleibt. Unter dem Vorwande, sich zur reinen Wahrheit zu erheben, weicht sie der grösten Schwierigkeit aus, nemlich die Dinge in ihrem Zusammenhange zu überschauen und die immer vielfach verschlungene Verknüpfung Prinzipien und der Thatsachen aufzufassen. teutsche Genius ist ein Architekt, der immer nur Risse zeichnet, ohne je ein Gebäude aufzu führen."

d) "In Zeitaltern groser Revolutionen sind es die hervorragenden Charaktere und nicht die schlauen Köpfe, welche den Gang der Begebenheiten bestimmen:" Heeren E. St. Syst. S. 125. Man kann mitten im Winter durch künstliche Wärme einen Schmetterling auskriechen lassen, aber die Farbe seiner Schwingen ist blass und er stirbt bald. So ist es auch mit der künstlichen Begeisterung für den Staat. Sie stirbt bald wieder.

Ueber die politische Bedeutung der Kaffeehäuser s. m. Heeren l. c. S. 304. Sie mögten als solche wohl nicht viel zu bedeuten haben, denn gah es früher nicht auch schon Wein- und Bierhäuser, worin aus Kannen gegossen wurde?

- e) Als ein Non plus ultra einer solchen Verläumdung und Beschuldigung kann nächst v. Haller's Restauration der St. W. aus allerneuster Zeit eine sog. Recension oder eigentlich Bericht über die demagogischen Umtriebe in Europa seit der französischen Revolution in der Hallischen Literaturzeitung von 1826, Septemberheft Nr. 223 bis 233 angesehen werden. Geht auch aus den Bekenntnissen eines gewissen Johannes Witt, genannt v. Dörring (Fragmente aus meinem Leben etc. Braunschweig 1827) hervor, daß sich wirklich einige junge unerfahrne Gelehrte den Carbonaris zugesellt und auf politische Abenteuer ausgegangen sind, so hat man sie doch wahrlich nicht in den Schulen dazu erzogen und aufgemuntert, sondern der ganze Complexus der Zeit rief diese neuste Art von Abenteuerlichkeit allein in das Leben.
- f) "Joseph II., empereur, citoyen et philosophe, n'eut peut-être d'autre tort, dans son regne, que celui d'avoir raison trop-tot et de s'être montré plus éclairé que son peuple et que son siècle." Ségur III. 199.

Montesquieu und Gagern sind ganz nahe an der von ihnen selbst ausgesprochenen Wahrheit vorübergegangen, "daß die Alten die heutige Monarchie nicht gekannt hätten und daß das schöne System der Beschränkungen in den Wäldern gefunden worden sey" — denn sie kommen beide demohngeachtet jeden Augenblick auf das kaiserliche Rom etc. zurück; z. B. nur folgende Stelle: "Ueber die Männer der Vorzeit, die alten berühmten Völker, ihre Verfassungen und Plaue, sprechen bei uns Meister und Schüler mit Frechheit ab und es wird hin und wieder Ton, sie minder hoch zu schätzen, ihnen die Bewunderung zu versagen.

Aber fürwahr, in den Annalen der Alten selbst müssen wir den hohen Sinn, das rechte Maas des Stolzes, die wahre Würdigung des Lebens, ja die bessern Begriffe vom Vaterlande schöpfen, dessen so viele unter uns bedürfen." Gagern Result. II. S. 25.

"Kein Minister hat eine so allgemeine Reform versucht, wie Pombal (in Portugal), und sie so gewaltthätig durchgeführt etc. etc., und doch wollte es auch nach 27 Jahren in Portugal nicht werden wie er es in Teutschland und England gesehen hatte. Keine bleibende Spuren seiner Reformen, nicht einmal im Militair, scheinen übrig geblieben zu seyn; nur der Beweis, daß Einrichtungen, durch Zwang gegründet, auch mit dem Zwang wieder wegfallen." Heeren E. St. Syst. S. 464.

"Wir suchten die Grundlagen Unserer neuen Constitutions-Urkunde in dem französischen Charakter und in den ehrwürdigen Denkmälern der vergangenen Jahrhunderte." Charte Ludwig's

XVIII. Eingang.

Godwin sagt in seiner history of the commonwealth of England etc. London 1827 bei Gelegenheit, wo er Cromwells Verfahren entschuldigt: "Whatever were the sentiments and aims of the Chiefs, the people were not republicans" und so ist es überall gewesen in Polen, Frankreich, Holland, Schweiz, Italien etc. und wird es auch seyn und bleiben.

Schlieslich ist das gesammte sog. Reactions-System oder die Contre-Revolution in der That weiter nichts als ein Streben nach dem charakteristischen Indifferenz-Punct. Wir vertheidigen es

damit nicht, sondern erklären es nur.

## §. 94.

Wir, der wir es bis zu dieser Erkenntniss durch Menschen., Geschichts- und Rechts-Studium gebracht zu haben glauben, haben daher auch auf alles abstracte politische Theoretisiren gänzlich verzichtet und glauben nur dadurch als Lehrer und Schriftsteller der Mitwelt nützen zu können, dass wir sie durch offene Vergleichung lehren, wer und was sie ist, was die Alten waren und was die Modernen nicht seyn können und wollen (a), ohne uns die ganz überflüssige und unberufene Mühe zu nehmen, etwa die Regierungen dogmatisch lehren wollen, wie und was sie in concreto thun und nicht thun sollten (b). Sie wissen dies weit besser, als es ihnen je Gelehrte sagen können, weil sie die concreten Menschen-Verhaltnisse besser kennen als die Gelehrten, können aber dieser jezt, als der Bergleute in dem Gebiete des Wissens, als die Erhalter und Fortbilder der Kultur, um die sich die Gegenwart blos und nur allein noch drehet etc. etc., nicht entbehren (c). Was heutzutage alle zum Regieren, zum Verwalten zu wissen nöthig sey, wollen wir daher auch hier nicht aufzuzählen, sondern nur im Allgemeinen anzudeuten versuchen, weil es gar nicht alle Namen hat (d). Wer mag sich, zunächst, als practischer Statsmann rühmen, nicht noch täglich zu lernen? und dass das Menschen-Studium, (das erste und hauptsächlichste, welches ein Statsmann nach vorgängiger Selbst-Erkenntnis (e) treiben muss) eigentlich nie beendigt wird? (f). Der moderne Statsmann hat sodann weit mehr zu wissen nöthig, als ein antiker Politiker. So wie er auf den Schultern beider Welten steht, so muss er sie auch beide kennen (g) und wissen, wo eines jeden Dinges, eines jeden Subjects, einer jeden Wissenschaft und Kunst ihr zeitgemäser Platz

- ist (h). Der Statsmann muß zu handeln und nicht blos zu philosophiren verstehen (i). Er muss ferner als Fürst, oder im Namen und Interesse seines Fürsten, wissen sich, sein eigenes oder das Interesse seines Herrn zum magnetischen Anziehepunct der Interessen aller centrifugalen Kräfte zu machen, wenn es sich darum handelt, etwas Gemeinsam-Groses zu. vollführen, trotz dem, dass alle Einzelne sich nur für das Sonderthümlich-Kleine interessiren und bedacht sind (k). Er muss endlich wissen, wo es Zeit ist zu regieren, und wo es blos um ein Verwalten gilt (1), wohin namentlich die Gerechtigkeitspflege gehört, welche im modernen Abendlande alleiniger Statszweck, keine Gnade, sondern eine Schuldigkeit ist. M. s. Theil III. §. 156.
  - a) Denn nur auf diesem Wege scheint es möglich, endlich zu einer klaren Einsicht über uns selbst und unser Statswesen zu gelangen. Gesezt auch, es sollten gewisse Leute behaupten wollen, alle die heutigen philosophischen politischen Theorien hätten das Studium der alten Klassiker und des Römischen Rechts nicht zur mittelbaren Unterlage, seyen nicht Educte und Resultate dieses Studiums, sondern Producte revolutionairer Gesinnungen (denn in den Augen dieser Leute ist alles revolutionair, was ihren Meinungen und Interessen widerspricht) so würde eine Vergleichung und Gegeneinanderstellung der national-charakteristischen Unterlagen, Fundamente oder lezten Gründe, welche den Beherrschungs-, Verfassungs- und Verwaltungsformen des antiken und modernen Abendlandes zur Basis dienten und dienen, schon deshalb doch ihren Zweck erreichen, weil alle Erkenntniss nur dadurch ins Klare gebracht wird, dass man die Ge-

gensätze zusammenstellt und vergleicht. Werden wir erst zu einer solchen klaren Erkenntniss gelangt seyn, so wird auch die alte Regel, das nur das Analoge sich zum Analogen gesellt, uns besonders zu der Einsicht führen, das nur bei analogen, gleichen Charakterfundamenten zweier Nationen auch eine Anwendung der Consequenzen und Ausslüsse der einen auf den Fundamental-Charakter der andern statthaft sey, denn die Beherrschungs-, Versassungs- und Verwaltungsformen der Nationen sind lediglich Consequenzen, Ausslüsse, äussere Erscheinungen und Resultate ihres individuellen Charakters und ihrer Religion.

"Wer es unternimmt, seiner Zeitgenossen Sittenrichter zu seyn, der zeige ihnen historische und ächte Tugenden, nicht die Brut der Phantasie. Die allzulebhafte Verfolgung dieser Traumbilder ist keinesweges unschädlich. Sie verbildet dich zum Sonderling und Egoisten, indem sie deiner Eigenliebe leicht vorspiegelt, dass nur du, oder die dir gleichen, würdige Glieder dieses primitiven oder ersehnten Zustandes seyen. Sie erzeugt den Menschenhasser, weil du überall anstossen wirst, weil alle um dich her in dein Ideal nicht passen. Sie führt zur Grausamkeit, wenn sie sich mit Macht paart und Leidenschaften durch heftige Reibungen aufwachen. - Nach ihrer Art wünschen sie die Reinigung des menschlichen Geschlechts nicht als Lehrer, nicht als Richter, die die Verbrecher ausstoßen, nicht als schonende allmälige Aerzte, sondern als Würger, die alles vernichten mögen, was sie hindert. In den desorganisirten oder planlosen Köpfen der Marat. St. Just und Roberspierre tobten und kreuzten sich unstreitig auch solche Ideen, als es ihnen, nur mit zu viel Wirkungskraft, einfiel: "de déblayer la population - d'épurer la société!" Gagern l. c. Roberspierre wollte jedoch eigentlich aus den Franzosen antike Römer machen, wie wir weiter unten Theil III. S. 179. zeigen werden. Wie unfähig

Rousseau selbst für das gewesen seyn würde, was er im Contrat social aufstellte, beweifst einmal, dass er selbst am Schluss sagt: "il faut des Dieux" eigentlich in dann, dass sein Ideal unsocialen Naturmenschen bestand, und endlich daß seine Begriffe über Kultur, Aufklärung, Bildung, Civilisation, Staatsfähigkeit, Sitte und Sittlichkeit etc. schlechthin dunkel und verwirrt waren, kurz er Wissen und Klugseyn theils nicht besas, theils auch verschmähte. Hat also Rousseau wirklich die Köpfe verwirrt, so ist es nicht seine Schuld, sondern die Schuld derer, die die zum Theil ganz unreisen Producte seines kranken Gehirns lesens- und beachtenswerth fanden. Segur I. S. V. "Etudier les hommes pour se connaître soi même et les peindre avec fidélité - c'est toujours, à mon sens, rendre service à l'humanité - VII. On ne peut exceller en rien, même en poesie, si l'on n'a bien étudié l'homise et la nature. "Roms Einrichtungen etc. zu ergründen mit allen ihren Ursachen und Wirkungen, würde fruchtbringender seyn, practischere Ideen wecken, als die Köpfe unserer Jünglinge mit fantastischen Ideen anzufüllen." Gagern Res. III. S. 101. "Amicus Plato, sed magis amica veritas. Plato war niemals unwahr, aber er gefiel sich mehr in Dichtung und Idee. Lasst uns ihm immer huldigen, sein Volk befreien, aber die Verhältnisse, die Bedürfnisse, die Eigenheiten dieses 19ten Jahrhunderts, das sey unsere veritas." Gagern Eins. I. 3. S. 69. Wenn man Hrn. v. Gagern's Schriften gelesen hat und liest, so bemerkt man bald. wie dieser herrliche Mann durch einen innern Kampf bewegt wird, der ihn, weil er zu keinem Ende gelangen kann, zuverlässig unglücklich macht. Er selbst gesteht seine Vorliebe für die Alten ein und verspricht gegen unsere Zeit nicht ungerecht zu seyn (Res. I. S. 13.), aber das lezte Versprechen hat er nicht halten können; nur zu oft hält er

die Modernen für Antikes fähig und miskennt so seine Mitwelt.

b) "Politische Klugheit lässt sich selten in abstracte Regeln bringen. Sie ist vielmehr die richtige, augenblickliche Anschauung des vorhandenen Stoffes und der Lage." Gagern Result. II. S. 128. "Et n'est ce pas un spectacle comique de voir tant de medecins qui se croient de grands politiques, de jeunes militaires qui tranchent sur la legislation, de commis qui parlent comme des généraux et tant d'hommes incapables de tout, et qui prétendent à tout?" Ségur I. 9. "On ne doune rien si liberalement que ses conseils." Rochefoucault Maximes Nr. 110. ,A mon sens, de tous les donneurs de conseils, les plus plaisans, s'ils n'étoient pas souvent les plus facheux, ce sont ces hommes à theorie sans experience, dont l'amour - propre est si grand et l'horizon étroit, qui ont beaucoup écrit, peu lu, encor moins médité, et qui n'ont rien vu. Généraux 'de cafés, politiques de pamphlets, magistrats de salons, financiers de coteries, oracles de boudoirs, qui sont mécontens de tout, parcequ'on ne les charge de rien, qui ne trouvent rien de difficile parcequ'ils n'ont rien fait, qui pensent que la peau humaine peut se travailler et tout souffrir comme leur papier; tous ne sont pas vides d'esprit; on en ramasse partout en France: mais ils sont vides de sens, féconds en mots, steriles en idées; tous grands sorciers aprés l'événement, grands prédiseurs de choses passées, merveilleux critiques de ce qui n'a pas réusti, decouvrant admirablement bien pourquoi une operation a échoué, pourquoi une piece est tombée, mais incapables de réparer les mauvais effets de l'une ou de corriger les defauts de l'autre." Ségur II. 201.

Dass es auch nicht sehr schwer ist, über Staatsformen und Politik metaphysisch zu raisonniren, beweifst der Umstand, dass ein Uhrmachergeselle von Haus aus und nachheriger Noten- und Romanschreiber es zugleich wagen konnte, vom Contract social zu faseln und den Polen bei ihren Reformen Rath ertheilen zu wollen. Nur seiner Neuheit wegen und als Sonderling mit unbegrenztem Ehrgeize waren Buch und Verfasser Gegenstand der Curiosität. "Mitten unter Sittenverderbniss entsteht die unbillige Forderung: die Oberhäupter allein sollen Muster der Tugend seyn, die Perfection erreichen und erhaben über Neigungen und Leidenschaften, über die Triebe der Natur sogar, sich blos mit der Kunst, zu herrschen, beschäftigen. Und eben diese Kunst haben sie nicht, oder nicht vollständig gelernt." Gagern Resultate I. S. 176. Indes haben Oxenstiern und Diocletian doch beide für ihre Zeiten recht, wenn jener im 17ten Jahrhundert meinte: "parva sapientia regitur mundus" und dieser: "nihil esse difficilius quam bene imperare," denn sie gehörten ganz verschiedenen Welten an. Dagegen ist es aber eben der Gelehrten, in ihrer Qualität von historischen Bergleuten, Sache und Pflicht, Fürsten und Völkern zu sagen, worauf ihre gegenseitigen historischen Rechte und Pflichten beruhen, worüber man in unsern Tagen offenbar beiderseits sehr mangelhaft unterrichtet gewesen ist, sonst hätten nicht so gewaltige Mis- und Eingriffe erfolgen können.

c) Der praktische Gelehrte muß mehr dem Bergmann und Mineralogen als dem Luftsahrer und Wetterpropheten gleichen; er hat ein groses Feld zu bearbeiten, wenn er ergründen will, was hier unten war und ist und warum es so war und ist; die Luftsahrer dagegen haben uns bis jezt weiter nichts gelehrt, als daß die Luft für die Herrn Luftsahrer selbst in einer gewissen Höhe zu sein ist, um dort leben zu können. Was wir schon vorher wußten und täglich ohne Luftschisse auf hohen

Bergen erfahren können. Man gleicht nun aber dem Bergmann, wenn man sich und die Menschen und ihre Verfassungen, vergangene und gegenwärtige, studiert und sich aus dem Resultate abstrahirt, wozu sie gut sind, ob es Gold- oder Bleistufen sind; man gleicht dem Luftfahrer, wenn man Ideale, z. B. Staats-Ideale, aufstellt, die sich nur in Luftregionen besinden, worin blose Erdmenschen nicht ausdauern köunen und nie ausgedauert haben. Belachten doch selbst die staatsfähigen Griechen Platos Ideale von einer Republik. "Platos Republik ist ein Prachtgebäude ohne Eingang", sagt Zachariä. Aber Plato selbst erklärte auch schon die Realisirung für unmöglich. Lib. VIII. "Der reisende Abenteurer findet, der gelehrte Forscher entziffert, der Weltweise deutet und wir (Statsmänner) verbrauchen die Früchte." (Gagern Resultate I. S. 186.)

Das Bedürfnifs gelehrter Männer als Gehülfen zum Regieren der Territorien ist jezt lediglich eine Folge der bunten Mischung und Aggregation, wo so tausenderlei in einem kleinen Kreise erforscht werden mußs. "Der Deutsche (insonderheit), durch die Mannichfaltigkeit seiner innern Einrichtungen hat viel mehr zu lernen als jeder andere. Durch die Neuheit seines Zustandes wird der Stoff seines Wissens ungemein vervielfältigt. Er muß das Alte kennen und das Neue wissen und so vergleichen und combiniren und den Uebergang ebnen. Sey es im Dienst des Fürsten, in der Verwaltung" etc. etc. Gagern Eins. 1. S. 44.

- d) "La mediocrité est tranchante, parceque sa vue, reserrée dans un étroit horizon, ne mesure point la hauteur des obstacles qui frappent un esprit superieur." Ségur III. 86.
  - e) "Man muss vor allen Dingen die Menschen kennen, wenn man sie beherrschen will." Zachariäl. c. I. 413. Vor allem aber muss man sich selbst kennen, um andere richtig zu beurtheilen." Ders.

S. 444. Schon die Alten giengen von dem Satze aus, das Selbsterkenntniss aller Weisheit Aufang sey, mithin auch der Staatsweisheit; denn nur dann erst ist man zum Menschenstudio besäliegt, und das muss aller Politik zum Grunde liegen. Die Griechen und Römer adoptirten aber auch nie fremde Staatseinrichtungen, blos die Römer nahmen es mit fremden Göttern nicht sogenau. Ja ein alter lothringischer Dichter aus dem 15ten Jahrhundert, Peter Gringore, belehrt die Nachwelt schon durch solgende Verse:

Qui bien se mire, bien se voyt Qui bien se voyt, bien se congnoit, Qui bien se congnoit, peu se prise, Qui peu se prise, sage est.

f) Menschenkenntniss ist der Schlüssel zu der Geheimschrift der menschlichen Handlungen und Masken, und wer diesen Schlüssel besizt, lächelt natürlich über die ernsthaften Mienen derer, welche glauben, man habe ihn nicht, man lese ihre geheimen Depeschon ihnen nicht aus den Augen. Schon Bacon sagt: "Il is in vain to take notice of things, if we take none of men." ,Avant de raisonner sur les choses, étudiez les hommes, consultez les interêts pour mieux juger les opinions, conseillez moins orgueilleusement ceux qui ont plus d'experience que vous; approchez des lissicultés avant de proposer de les franchir; c. chez les remedes au lieu d'énumerer les maux" etc. Ségur II. 202. "Concluons de tout ce qu'il faut respecter les habitudes d'une natio: parce qu'elles sont encore plus fortes que ses lois. Si les habitudes sont bonnes, elles font sa vigeur; si elles sont vicieuses, on ne doit les attaquer qu'avec beaucoup de prudence, de temps et de menagément; il faut y porter, non le feu qui brule, mais la lumière douce qui éclaire." Ders. "Indulgenz ist die Frucht'der Ausbildung, des Wissens, der Humanität, des Bekauntseyns mit 1r Theil. 13

den Menschen, mit den Triebfedern, mit allem, was den Handlungen zur Rechtfertigung, zur Entschuldigung, (oder zur Erklärung) dient." Gagern Res. III. S. 30. Das Geheimniss der Politik besteht in der scharfen und richtigen Beobachtung des Ganges der Dinge, wohin denn insonderheit wieder die Handlungsweise der Menschen gehört. Wer dies versteht, ternt auch sehr bald richtige, kluge Maasregeln ergreifen. Alle grosen und glücklichen Herrscher waren und sind dies auch durch ihre feine und genaue Menschenkenntnis.

- g) Ebenso sagt schon Macchiavelli, das "una lunga sperienza delle cose moderne ed una continua lettione delli antichia den Statsmann mache, denn eben er war dadurch zur klaren Einsicht über seine Zeit gelangt. "Der wahre Statsmann kennt die Vergangenheit, behandelt die Gegenwart, bereitet die Zukunft. Sinnig studiert er die Gesetze, bessert sie, wenn er sie erforscht hat, hilft überall schonend nach." Gagern Res. IV. 371.
- h) "On éstime sage celui qui voit les choses telles qu'elles sont, et qui les apprécie à leur juste valeur." Ségur I. 161. "On a cru souvent que quelques hommes de génie donnoient l'impulsion, le mouvement et la direction à leur siècle: on se trompe, leur mérite consiste seulement à le bien connoître; ils ne peuvent pas créer les circonstances, mais ils en savent profiter; celui, qui suit l'esprit du siècle, va vite et loin; celui qui veut marcher dans un sens contraire, est bientot avreté, brisé, renversé." Ders. I. 290. "Die wahre Politik ist Kind des Lichts, nicht der Finsternifs; treues Bild und Entfaltung des ächten Zustandes." v. Gagern Eins. I. 3. S. 13.

Es giebt, gerade so wie besonders in der Naturwissenschaft und Kunde, auch in der Politik eine Kunst zu sehen, eine politische Semiotik, vermöge deren der Kundige da Unterscheidungsmerkmale findet und sieht, wo der Unkundige

völlige Identität erblickt. Diese Kunst zu sehen ist aber leider nur zu Wenigen eigen. Die meisten Politiker sind blos Chirurgen, aber keine Mediciner, d. h. haben es nur mit dem Aeussern zu thun und nicht mit dem Innern, dem eigentlichen Sitze aller äussern Uebel. "L'homme de parti ne sent pas le besoin de mediter pour choisir; il voit tous les objets de profil et sous une seul face. Quiconque sert ses passions est plein de merite; qui lui nuit est rempli de défauts et de vices. Aveugle à la lumière, sourd à la raison, il juge tout par son interêt." Sègur I. 267. M. s. auch Montesq. V. 41. über die Requisiten eines Ministers nach Richelieu's Testament politique.

i) Man muß in der Politik vor Allem nicht schwärmen, wie dies auch Herr v. Gagern empfiehlt, es aber leider für seine Person sehr oft

vergessen hat.

Man erwartet von einem Statsmanne mehr wie von einem simplen Gelehrten oder Philosophen, er muß sich zu diesem verhalten, wie der Münzmeister zum Bergmann, wie der Arzt zum Kräutersammler, wie der Baumeister zu den Handwerkern.

So wie für jede Kunst, jede Wissenschaft etc. eigne Genies von der Natur erzeugt werden, die von dem Geheimnisse ihrer geistigen Ueberlegenheit keine Rechenschaft und keine Mittheilung zu geben und zu machen wissen, so auch für die Politik.

So wie der Arzt immer klüger seyn muß als der Kranke und Phantasirende, und sich dessen Ungedult und Vorurtheile nicht verdrießen lassen darf, so auch der politische Arzt oder Statsmann. So lange man es noch nicht dahin gebracht hat, blos die Tugenden und Laster der Menschen zu lieben und zu hassen, nicht aber die Menschen selbst, so lange ist man noch nicht zu derjenigen

Indifferenz für sie gelangt, welche allein den Politiker in den Stand sezt, sie gehörig zu wür-

digen.

So bald man die Menschen für besser hält als sie sind, oder ihnen mehr zutraut und zumuthet, als sie zu tragen vermögen, wird man gegen sie erbittert, und das führt zum Hass. Der ruhige Beobachter beschränkt sich im äussersten Falle darauf, sie zu verachten. "On voit toujours la superiorité indulgente et la mediocrité mechante." Ségur I. 51.

Um zu zeigen, dass es ein Irrthum ist, die Menschen mit Gewalt von ihren Leidenschaften zu heilen, schrieb Ségur III. den Artikel Les

lunettes. Besonders S. 181.

"Quand on sait ce qu'on veut, et qu'on le veut vite et hien, on l'emporte toujours." Mignet l. c. I. 489.

k) Und ein Minister, der es versteht, die Interessen seines Fürsten und die der Unterthanen auszugleichen, beide zu befriedigen, lösst wahrlich eine schwere Aufgabe. "Le plus petit nombre des hommes est dirigé par des principes, l'interet gouverne le reste. Sous le nom d'honneur, les grands veulent la primauté; sous le nom de liberté, les petits veulent l'égalité. On ne peut pas plus exiler du monde ces passions, que banni: les vents du ciel; mais on s'en plaint à tort, un calme parfaite empêcheroit de naviguer; l'état a besoin de passions (aber nicht der Stat) comme le vaisseau des vents; le pilote habile oriente bien sa voile, tient sagement le gouvernail, et les vents, mêmes le plus contraires font marcher." Ségur I. 263.

M. s. auch Zachariä l. c. I. 485. über die Mittel.

 Regieren ist eine Sache des Verstandes, der Klugheit. Verwalten eine Sache des blosen Mechanismus und der Vollziehung. Man muss in der Politik auch nie vergessen, dass wir nicht die Gebieter der Umstände und Begebenheiten sind, sondern diese uns gebieten. Die Quelle, die Prämisse aller Umstände und Begebenheiten ist aber der Charakter der Völker.

Es ist also besser gar nichts zu thun als Nich-

tigkeiten.

## §. 95.

Der Plan für die Darstellung der Systeme der practischen Politik im Abendlande ist übrigens einfach folgender:

- IIter Theil, Antike Politik oder Politik A) der Griechen und B) der Römer:
- IIIter Theil, C) Charakteristik oder Charakterund Kultur-Statistik der modernen Völker.
- IVter Theil, D) Moderne Politik oder über die Verhältnisse der modernen Staten unter einander so wie die practischen, historischen und rechtlichen Prinzipien der Beherrschungs-, Verfassungs- und Verwaltungs-Formen im modernen Abendlande überhaupt.
- V. Theil, Von der Kriegs- und Finanz-Verfassung des modernen Abendlandes insbesondere.
- VI. Theil, Die Rechtsgeschichte, das Privat-Recht, die Justiz-Verfassung und die Justiz-Pflege im modernen Abendlande.
- VII. Theil, Die Kultur- und Wohlfahrts-Polizei.
- VIII. Theil, Der Contrast zwischen antiker und moderner Politik und das Register.

Im dritten Theile §. 147 etc., werden erst die Gründe auseinander gesezt werden können, warum die Ordnung und Folge der Materien vom 4ten Theile an systematisch diese und keine andere seyn darf.





